## أُسلُوبَ (التعقيبِ (القُرْآنِيّ مُقَارَبَةٌ جَمَالِيّة

ولاتور أسامة عبر (العزيز جاب (الله مررس (البلاغة والنقر الأوبي للية الآواب – جامعة لفر الشيغ

> دار ومكتبة الإسراء للطبع والنشر والتوزيع

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين ، الرحمن الرحيم ، المتصرّف في الكون العظيم كيف شاء ، سبحانه لا أحصي ثناء عليه ، فهو كما أثنى على نفسه ، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير .

والصلاة والسلام على النبي المختار ؛ سيدنا محمد بن عبد الله ، وعلى آله وصحبه وسلم .

#### وبعد.

فإنّ أوجه الإعجاز تتعدد في القرآن الكريم ؛ النصّ المعجز لفظاً ومعنى ، بلاغة وفصاحة ونظماً ، وتتنوع على نحو بديع ، وتتضافر في تنسيق أعجب ، حتى تُدرك في نهاية المطاف أنّك أمام المعجزة الكبرى التي لا تُضاهيها معجزة ، ولا تُطاولها آية أخرى .

والناظر المتأمّل في نسيج النص الكريم تروعه الألوان المتنوعة الدلالة في توظيفات النص القرآني لمختلف الظواهر اللغوية على نحو بلاغي وجمالي، فيدرك تميّز التوظيف، وفرادة التنسيق للآي القرآني في تأديته لما يقصد إليه من دلالات تتعدّى حدود الزمكانية وذلك لصلاحية النص الكريم لكل زمان ومكان.

ومن جميل التوظيف القرآني ما نلحظه في سياق الأيات الكريمة من (تعقيبات) تنتهي بها الآيات، وكأنها درّة التاج، وجوهرة العقد. وهذه

التعقيبات القرآنية تتمايز عن الفاصلة ( اللفظة المفردة ) في كونها أشمل من الفاصلة وأعمّ منها ، لأنها ليست كلمة مفردة ، بل هي المركب المتمّم للسياق الكلي للآية .

ولذا فإننا نحاول في هذه المقاربة الوقوف على جمالية هذه الظاهرة في القرآن الكريم محاولين التدقيق في السياق التراثي المتناول لهذه اللمحات الجمالية ، وبيان وجهات النظر المتنوعة إزاء هذه التوظيفات.

وقد جاءت هذه المقاربة في عدة مباحث هي :

المبحث الأول: الدلالة المعجمية والصرفية للتعقيب القرآني.

المبحث الثاني: ماهية التعقيبات القرآنية.

المبحث الثالث: بين الفاصلة و التعقيبات.

المبحث الرابع: أقسام التعقيبات القرآنية.

ثم ختمنا البحث بما توصلنا إليه . وذكرنا المراجع التي اعتمدنا على عطائها الثري في هذا الإطار .

ونرجو من الله حسن القبول ، والبعد عن الشطط والزلل ، إنه ولي كل خير ، وهو أهل التقوى وأهل المغفرة .

وصلى الله على سيدنا محمد ، وعلى آله وصحبه وسلم .

والحمد لله ربّ العالمين

# (المبحث الأورّل: المردد المعجميّة والصرفيَّة المعجميّة والصرفيَّة المتعقِيبِ القرآنيِّ

تدور الدلالة اللغوية للتعقيب حول أصل دلالي وإحد هو نهاية الشيء ، وختامه والتعقيب مصدر للفعل (عقب) بتضعيف الصامت الثاني من المكوِّن الأساسي ( فَعَلَ ) . ويتكوّن هذا البناء من المقاطع الآتية :

فع: ص ح ص: مقطع متوسط.

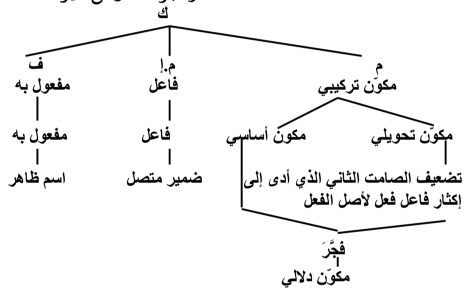
ع: ص ح: مقطع قصير مفتوح.

ل: ص ح: مقطع قصير مفتوح.

ولهذا التضعيف دلالات أهمها:

#### دلالات المكون التركيبي ( فعَّلَ ):

1- التكثير: يرى ابن الحاجب أن "فعل للتكثير غالباً " (1) وذلك كأن يكثر فاعل فَعَّلَ أصل فعله. ومنه ذبَّحْتَ الغنَم وقطَّعْتَ الثوبَ، وعَلَّقْتَ الأبوابَ، ومَوَّتَ المال أي وقع الموتان في الإبل، وجَوَّلْتُ وطوَّقْتُ بمعنى أكثرت الجولان والطواف(2). ومنه قوله تعالى : ﴿ وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونًا ﴾(3).



 <sup>1-</sup> الرضي ، شرح الشافية ، 1 / 92.
 2- ينظر : السابق ، 1 / 93 .
 3- سورة القمر ، آية رقم ( 12) .

ونستنتج من هذا التمثيل التوضيحي أن الزيادة التي تمت بواسطة تضعيف الصامت الثاني من المكون الأساسي أدت إلى أن يكثر فاعل الفعل في المكون التركيبي أصل فعله. والتكثير نوعان: قد يحدث "في المتعدي كما في غَلَقَ وقطعً، وقد يكون في اللازم كما في جَوَّلَ وطوَّفَ ومَوَّتَ " (1).

2- التعدية: وفعَّلَ لا يتعدى إلى ثلاثة مفاعيل إلا محمولاً على أَفْعَلَ كَحَدَّثَ وَخَبَّرَ.

أ- تعدية السلازم مثل قوله تعالى: ﴿ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ هُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ ﴿ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ هُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ ﴿ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ

ب- المتعدي إلى مفعولين: مثل قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَهُ نِعْمَةً مِّنَا قَالَ إِنَّمَ آ أُوتِيتُهُ مَ عَلَىٰ عِلْم ﴾ (3)

<u>3- النسبة: وقد تتم بانسبة المفعول إلى أصل الفعل وتسميته به، نحو فَسَّقْتُه</u> أي نسبته إلى الفسق وسميته فاسقًا، وكذا كَفَّرْ ثُهُ " (<sup>4)</sup>.

وقال ابن الحاجب: "يرجع معناه إلى التعدية، أي جعلته فاسقاً بأن نسبته إلى الفسق"(5).

ويبدو أنّ ابن الحاجب لم يفرّق بين زيادة الجعل وزيادة النسبة فالأولى تعتمد تصييره فاعلاً للفعل المشتق منه فعل، أما الثانية فلا تعتمد هذا التصيير

- 7 -

<sup>1-</sup> الرضي ، شرح الشافية ، 1 / 93 . وينظر : الجاربردي ، شرح الشافية ،47.

<sup>2-</sup> سورة الإسراء: آية رقم (9).

<sup>3-</sup> سورة الزمر: آية رقم ( 49 ) .

<sup>4-</sup> الرضى ، شرح الشافية ، 1 / 94 .

<sup>5-</sup> نفسه .

وإنما نسبة المفعول إلى أصل الفعل . و "فسقته بمعنى قلت له: يا فاسق أو نسبته إلى الفسق وليس المعنى صيرته فاسقاً "(1).

4- السلب: وقد مر تفسيره في أفعَلَ وذلك مثل: قرَّدْتَ البعيرَ، أي أزَلْتَ فرَادَه، وجَلَدْتُه أي أزَلْتَ عنه القَرْعَ قُرَادَه، وجَلَدْتُه أي أزَلْتَ عنه القَرْعَ وقرَّعْتَ الفصيلَ أي أزَلْتَ عنه القَرْعَ وقدَّيْتَ عينَه أي أزَلْتَ قَدْاها (2).

5- الدعاء: وقد يجيء للدعاء على المفعول أو له بأصل الفعل وذلك مثل: جَدَّعْتَهُ وعَقَرْتَه أي قلت له جدعاً لك، وعقراً لك .

6- ويأتي بمعنى فَعِلَ نحو زِلْتَه وزَيَّلْتَه (3) بمعنى فرَّقته. وهو من زَالَ يَزيل يائيّ العين .

كما جاء فَعَّلَ للدلالة على معان أخرى وهي:

7- ويرد بمعنى صار ذا أصله، كورَّقَ: أي أوْرَقَ: أي صار ذا ورَق، وقيَّحَ الجرح إذا صار ذا قيح (4).

8- وقد يأتي للدلالة على صيرورة فاعله أصله المشتق منه، كَرَوَّضَ المكانَ بمعنى صار روضاً وعَجَّزَتِ المرأة، وتَيَبَتِ وعَوَّنَت إذا صارت عجوزاً وثيباً وعواناً (5).

-8-

<sup>1-</sup> الجاربردي ، شرح الشافية ، 47 .

<sup>2-</sup> ينظر: ابن يعيش، شرح الملوكي في التصريف، 72.

<sup>3-</sup> ينظر: الرضى، شرح الشافية، 1/92.

<sup>4-</sup> السابق ، 1 / 95.

<sup>5-</sup> ينظر : الرضي ، شرح الشافية ، 1 / 95 . ابن يعيش ، شرح الملوكي ، 72.

9- ويدل هذا المكون التركيبي على تصيير مفعول الفعل على ما هو عليه، نحو "سبحان الذي ضنواً الأضواء وكوقف الكوفة وبصرة" (1) بمعنى جعلها أضواء وكوفة وبصرة.

10- وقد يأتي هذا المكون التركيبي ليدل على أن فاعله قام بفعله في وحدة زمانية معينة هي التي اشتق منها الفعل ، كهَجَّر : أي : سار في الهاجرة . وصنبَّح : أي : أتى صباحاً ، ومَستَى وغَلَسَ أي : فعل في الوقتين شيئاً (2).

11- وتدل صيغة فَعَّلَ على المشي إلى الموضع المشتق منه الفعل، نحو كَوَّفَ : أي مشى إلى الكوفة ، وفَوَّزَ وغَوَّرَ : أي مشى إلى المفازة والغور<sup>(3)</sup>.

وقد يجيء لمعان غير ما ذكر ، غير مضبوطة بمثل الضوابط المذكورة ، نحو : جَرَّبَ وكَلِّمَ (<sup>4)</sup>.

وما يلاحظ على هذا المكون التركيبي "فَعَّلَ" أن تضعيف العين أي تكرارها هو تطويل في مدة النطق بها من مخرجها، ونستطيع أن نقول بعد الاستماع إلى هذا الصوت المضعّف إنه صوت طويل.

وتدور الدلالة الأصلية لمادة (عقب) حول أصل واحد هو "آخر الشيء أو عاقبته". فالخليل بن أحمد الفراهيدي (ت 170 هـ) يقرر أن "التعقيب:

\_

<sup>1-</sup> ينظر: الرضى ، شرح الشافية ، 1 / 95 . ابن يعيش ، شرح الملوكي ، 72.

<sup>2-</sup> ينظر : ابن يعيش ، شرح الملوكي ، 72. والغلس هو ظلام آخر الليل إذا اختلط بضوء الصباح .

<sup>3-</sup> الرضي ، شرح الشافية ، 1 / 96.

<sup>4-</sup> نفسه .

انصرافك راجعاً من أمر أدرته ، أو وجه والتعقيب : غزوة بعد غزوة ، وسَيْر بعد سَيْر "(1) .

فالانتهاء من عمل أمر ما ثمّ الرجوع من عملية إتمامه ؛ تعقيب . كما أنّ التعقيب يقتضي المعاقبة بمعنى تكرار الأمر مرة بعد مرة مثلما يشير الخليل إلى أنه غزوة بعد غزوة ، أو سير بعد سير .

وعلى هذا فالتعقيب الرجوع من أمر ما بعد الانتهاء من أدائه ، وهذا يقتضي الابتداء في مزاولته مرة أخرى بعد هذا الأداء .كذلك فإنّ التعقيب يقتضي أن يكون ختاماً لشيء ما ، وتذييله بحيث يصير التعقيب آخر هذا الشيء .

ويدور على هذا المعنى لمادة (عقب) بالتوسع أو التضييق أهل اللغة وأصحاب المعاجم . (2)

<sup>1 -</sup> الخليل ، العين ، مادة ( عقب ) ، 1 / 125 .

<sup>2 -</sup> ينظر : الأزهري ، تهذيب اللغة ، 1 / 93 . – الجوهري ، الصحاح ، 3 / 189 . – ابن فارس ، مقاييس اللغة ، 4 / 16 . – ابن منظور ، لسان العرب ، 7 / 55 .

### (المبْعَثُ (الثانِي : مَاهِيةُ (التَعْقِيبَاتِ (القُرْآنِيّةِ

هناك آيات قرآنية تذيّل في نهايتها بما يشبه الخَثْم على ما سبق من دلالات في سياقها السابق. وهذا الختم يختلف بالطبع عن الختم بالفاصلة التي هي آخر كلمة في الآية. فمثلاً قوله تعالى في سورة الفاتحة: (ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَسِّ الْعَلَمِينَ الرَّحَمُنِ ٱلرَّحِيمِ في مَللِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ في) ، ندرك أن كلمات ( العالمين الرحيم - الدين ) هي فواصل الآيات السابقة. في حين نجد أنفسنا أمام آيات تختم بعبارات أو جمل لا نستطيع أن نقف على آخر كلماتها فنعدها فاصلة فقط ، بل على العكس تماماً لا بد من شمول التركيب كله لأنه ورد على سبيل التعبير الجملي لا التعبير المفرد ، مع الوضع في الاعتبار أنّ نهاية الآية فاصلة لا شك ، لكنّ هذا التركيب جاء ( كلاً متكاملاً ) لاعتبارات دلالية وجمالية تتجاوز في ذاتها الفاصلة المفردة .

يقول د. أحمد أبو زيد: " المراد بالتعقيب على الآيات ؛ ذلك الجزء أو المقطع الذي يأتي في ختامها ، وتذيّل به الآية زيادة في البيان ، ومحافظة على وحدة الإيقاع " (1).

والتعقيبات القرآنية تمثل سمة بارزة من سمات الأسلوب القرآني ، وأحد أوجه الإعجاز الجمالي فيه ، ذلك لأنها تجمع بين الوظائف المعنوية الدلالية ، بالإضافة إلى تحقيقها وظيفة جمالية لأنها تمهد بجلاء لمقررات التناسب الإيقاعي في نهايات الآيات .

والتعقيبات القرآنية معلومة لكل ناظر متأمل في النص الكريم منذ بدء نزوله على قلب المصطفى على فمن ذلك ما رواه السيوطي في الإتقان من أنّ

<sup>1 -</sup> د. أحمد أبو زيد ، التناسب البياني في القرآن الكريم ، 91 .

المصطفى صلى الله عليه وسلم أملى على زيد بن ثابت الصحابي الجليل آيات من سورة المؤمنون وهي قوله تعالى: (وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِن طِينِ ﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَلَةٍ مِن طِينِ ﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَة عَلَقَة طِينِ ﴾ ثُمَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَة عَلَقَة فَخَلَقْنَا ٱلْمُضَعْقة عِظَىمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَيمَ لَحَمًا فَخَلَقْنَا ٱلْمُضَعْقة عِظيمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظيمَ لَحَمًا فَخَلَقْنَا ٱلْمُضَعْقة عِظيمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظيمَ لَحَمًا ثُمَّ أَنشَا أَنه خَلَقًا ءَاخَر) فلما سمع معاذ بن جبل – رضي الله عنه – هذا البيان القرآني نطق: (فَتَبَارَكَ ٱلله أُحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ ) ، فضحك النبي فقال له معاذ: ممّ تضحك يا رسول الله ؟ قال: بها ختمت (١).

ولعلنا ندقق النظر في قوله ﴿ (بها ختمت ) فكأنّ هذه الجملة الفعلية جاءت ختماً على الآية ، وتذييلاً للمعنى الجمالي الذي احتوته ولكأنّ هذه الجملة النبوية تعدّ أوّل تعريف للتعقيبة القرآنية بأنها (ختام الآية).

ولعلنا نحدد الفاصلة في الآية السابقة بأنها كلمة (الخالقين) ، لكن ختام الآية أو تعقيبها فيتمثل في جملة (فتبارك الله أحسن الخالقين) كاملة تامة .

إذن نحن أمام أمرين يتعلقان بختام الآية القرآنية هما:

الأول: أنّ فاصلة أي آية هي آخر كلماتها.

والثاني: أنّ هناك أمر أعمّ من الفاصلة ؛ وهي التعقيبة القرآنية التي تحتوي الفاصلة بداخلها ، وتصبغها بصبغتها الدلالية .

المرابع المحتدان في ما الترابي عن المحدد الترابع عن الترابع الترابع عن الترابع الترابع

<sup>1 -</sup> السيوطي ، الإتقان في علوم القرآن ، 2 / 101 . ووردت هذه القصة أيضاً برواية أن القائل هو سيدنا عمر بن الخطاب – رضي الله عنه - ، وفي رواية أخرى أنه : عبد الله بن أبي السرح . ينظر : السيوطي ، لباب النقول في أسباب النزول ، 151 .

فالعلاقة بينهما علاقة العام والخاص ، إذ لا بدّ من وجود فاصلة لكل آية ، وليس شرطا وجود تعقيبة لكل آية ، فالفاصلة القرآنية أكثر عددا بلا جدال من التعقيبات .

ومما يلحق بالقول عن التعقيبة أنها لا تأتي إلا حين يقتضيها السياق ، ويتطلبها الجو النفسي للآية ، لأن تمام الآية نصياً ودلاليا وجماليا لا يكون إلا بها ، وهي حينئذ لا يمكن الاستغناء عنها رغم وجود الفاصلة في نهاية الآية ، وكجزء من تركيب التعقيبة .

ويمثل لذلك ما روي عن الأصمعي إذ كان يقرأ القرآن من سورة المائدة قوله تعالى: (وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقَطَعُوۤاْ أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكُللًا مِّنَ ٱللَّهِ ) وختمها بقوله: (والله غفور رحيم) فسمعه أعرابي فقال له : ما هذا فصيح. فقال الأصمعي: أتحفظ ؟ فقال الأعرابي: لا. فأعاد الأصمعي وختم الآية بقوله تعالى: (وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ ) ، فقال الأعرابي: بخ بخ عَز قَحَكم فقطع (1).

إذ جاء ختام الآية الكريمة بتعقيبة مناسبة للسياق النصي والدلالي فيها ، لأنّ السياق هنا سياق عقوبة وتهديد ، لا يناسبه مقام المغفرة والرحمة ، وإلا لما شرعت العقوبة ابتداءً . لكن التنبيل هنا بالعزة والحكمة يناسب هذا السياق الدلالي للآية . فالفاصلة في الآية هي كلمة (حكيم) وحدها ، لكنّ التعقيبة هي جملة (والله عزيز حكيم) .

<sup>1 -</sup> أبو حيان ، البحر المحيط ، 3 / 484 . وينظر : - ابن عطية ، المحرر الوجيز ، 1 / 72 .

وتأسيساً على هذا الطرح نجد لزاماً علينا إيضاح الفروق النوعية بين الفاصلة القرآنية والتعقيبات ، وهذا هو محور المبحث التالي .

# (المبْهَثُ (الثالِثُ : بَيْنَ (الفَاصِلَةِ و(التَّعْقِيبَاتِ

ينعقد الكلام هنا على تبيان الفرق الدقيق بين الفاصلة والتعقيب القرآني ، وإيضاح العلاقات الممكنة بينهما ، وتفرّد كلّ منهما عن الآخر .

#### الفاصلة:

للنص القرآني خصوصية متفردة في شتى أركانه وفي جميع نطاقات عمله ، في تراكيبه وجمله ، في كلماته ومفرداته ، في سوره وآياته ، في نظمه ، في رسمه ، في تقسيم الآيات ، في فَصلْه ووصله ، في بلاغاته ، في نهاية آياته ( فواصله ) ، في كل ما يتعلق به . هذا التفرد والتميز لابد من البحث في وسائله وسبله ، للوقوف على نطاقات الإعجاز فيه ، ومدارات الخصوصية لهذا النص الفريد .

ومن بين هذه الإعجازات ، الإعجاز في توظيف الفواصل القرآنية ، تلك الفواصل التي تحوي ألواناً إعجازية ودلالية بالغة الجمال ، ورائقة السياق مما يمنحها رخصة الاشتراك في الإسهام في منظومة الإعجاز القرآني بكل تأكيد و فاعلية .

#### تعريف الفاصلة:

هذا وقد تعددت تعريفات الفاصلة القرآنية كما يلي :

ففي الاصطلاح اللغوي لها: الفصل: بونْ ما بين الشيئين. والفصل من الجسد: موضع المفصل، وبين كل فصلين وصل. والفاصلة: الخرزة التي تفصل بين الخرزتين في النظام. وعقد مفصل أي جعل بين كل لؤلؤتين خرزة. الفصل: القضاء بين الحق والباطل. والتفصيل: التبيين (1).

\_\_\_\_

<sup>1 -</sup> ينظر : الجوهري ،الصحاح ، مادة ( فصل ) ، 4 / 116 . الفيومي ، المصباح المنير ، 246 . ابن منظور ، لسان العرب ، مادة ( فصل ) ، 8 / 177 .

ويعد الخليل بن أحمد الفراهيدي أول من أشار للمصطلح كما هو إذ يقول: "سجع الرجل؛ إذا نطق بكلام له فواصل كقوافي الشعر من غير وزن كما قيل: "لصنها بطل، وتمرها دَقَل، إن كَثَرَ الجيش بها جَاعوا، وإن قُلُوا ضناعوا "(1). فهو هنا يشير إلى الفواصل الكلامية غير الموزونة، ويدخل فيها بالطبع الفواصل القرآنية.

وخلاصة الرأي اللغوي فيما يخص الفاصلة ، أنها الفصل بين شيئين متصلين ، ويدور ذلك المعنى في ثنايا التخريجات اللغوية .

أما تعريف الفاصلة في الاصطلاح فتعددت تعريفاتها ، ومن هذه التعريفات :

ما يراه الرماني (ت386 هـ) من أن "الفواصل حروف متشاكلة في المقاطع ، توجب حسن إفهام المعاني ، والفواصل بلاغة ، والأسجاع عيب ، وذلك أن الفواصل تابعة للمعاني ، وأما الأسجاع فالمعاني تابعة لها "(2).

فهو هنا يؤكد على دور الفاصلة في المعنى ، بالإضافة إلى دورها في الإيقاع المتولد من المقاطع المتشاكلة . إلا أن كلمة الرماني ( والأسجاع عيب ) جعلته مقصدا للنقد خاصة من جانب ابن سنان الخفاجي الذي رأى في هذا الرأي تعميماً غير مقبول ، فرد على الرماني بقوله : " أما قول الرماني : إن السجع عيب ، والفواصل بلاغة على الإطلاق فغلط ، لأنه إن أراد بالسجع ما يكون تابعاً للمعنى ، وكأنه غير مقصود ، فذلك بلاغة ، والفواصل مثله .

- 18 -

<sup>1 -</sup> الخليل ، العين ، مادة ( سجع ) ، 2 / 244 .

<sup>2 -</sup> الرماني ، النكت في إعجاز القرآن ، 91 .

وإن كان يريد السجع ما تقع المعاني تابعة له و هو مقصود متكلف فذلك عيب ، والفواصل مثله " (1) .

فالخفاجي في رده هذا إنما يحفظ للمبدع حقه ، ويصون النص القرآني عما قد يظن من التشابه بين فواصله وأسجاع المتكلمين .

والباقلاني (ت 403 هـ) يعرف الفواصل بأنها: "حروف متشاكلة في المقاطع، يقع بها إفهام المعانى "(2).

و الداني ( ت 444هـ) يجعل الفاصلة هي " كلمة آخر الجملة " (3). ويعود الداني ليفرق بين الفاصلة و (رؤوس الآي) بقوله :" أما الفاصلة فهي الكلام المنفصل مما بعده ، و الكلام المنفصل قد يكون رأس آية ، و غير رأس . وكذلك الفواصل يكن رؤوس آي و غير ها . وكل رأس آية فاصلة ، وليس كل فاصلة رأس آية . فالفاصلة تعم النوعين ، وتجمع الضربين " (4).

ويلاحظ أن الداني في كلامه هذا يؤكد على مبحث الوقف القرآني ، فقد يكون الوقف داخل آية ، فهو عندئذ ليس بفاصلة . أما إذا انتهت الآية ، فالفاصلة هنا رأس آية . إذن الفاصلة عنده على نوعين هما :

الوقف منافعة والحلم المنافعة الأعلام المنافعة المنافعة

2 - فاصلة خارجية : وهي عنده ( رأس الآية ) ، أي ؛ خاتمة الآية .

- 19 -

<sup>1-</sup> ابن سنان الخفاجي ، سر الفصاحة ، 173 .

<sup>2 -</sup> الباقلاني ، إعجاز القرآن ، 270 .

<sup>3 -</sup> الداني ، التيسير في مذاهب القراء السبعة ، 32 .

<sup>4-</sup> السابق ، 37

ويرى الزركشي (ت 794 هـ) أن " الفاصلة هي كلمة آخر الآية ، كقافية الشعر ، وقرينة السجع " (1) . ويضيف الزركشي إلى هذا التعريف رأيا يوضح فيه موضع الفاصلة ومقامها من الأداء إذ يقول : " تقع الفاصلة عند الاستراحة بالخطاب لتحسين الكلام بها . وهي الطريقة التي يباين بها القرآن سائر الكلام ، وتسمى فواصل ، لأنه ينفصل عندها الكلام ، وذلك أن آخر الآية فصل بينها وبين ما بعدها أخذا من قوله تعالى: ﴿ كِتَبُّ فُصِّلَتُ ءَايَنتُهُ ولم يسموها أسجاعا ، ولا يجوز تسميتها قوافي إجماعا " (3) .

إن مقصد الزركشي هنا هو الإشارة إلى كون الفاصلة حالة خاصة بالقرآن ، وأحد نطاقات إعجازه وتميزه وتفرده عما سواه والواضح الجلي من هذه التعريفات السابقة هو اتفاقها على :

- 1- كون الفاصلة هي خاتمة الآية وآخرها .
- 2- كون الفاصلة متشاكلة المقاطع إيقاعاً.
- 3- لها دور في تحسين الكلام، وهذا هو جوهر عملها.

والسؤال الآن: كيف يمكننا معرفة الفاصلة القرآنية ؟! ونجد الإجابة عند السيوطي إذ ينقل لنا من كتاب " أحكام الرأي في معرفة فواصل الآي " للجعبري الذي ضاع ولم يصلنا ، ونقل منه السيوطي نصوصاً في كتابه " الإتقان في علوم القرآن ". ينقل السيوطي لنا طريقتين لمعرفة تواصل الآيات هما:

- 20 -

<sup>1 -</sup> الزركشي ، البرهان في علوم القرآن ، 1 / 53 .

<sup>2 -</sup> سورة فصلت : آية رقم ( 3 ) .

<sup>3 -</sup> الزركشي ، البرهان في علوم القرآن ، 1 / 54 .

الأولى: توقيفية: أي ما ثبت من كونه وقف عليه ، فتحقق أنه فاصلة. من ذلك ما رواه أبو داود عن أم سلمة رضي الله عنها لما سئلت عن قراءة رسول الله والم الله والله والم الله والم الله والم الله والله والم الله والله والم الله والله والم الله ا

والمستفاد من الحديث السابق هو كون فعله ﷺ هو المحدّد للوقف في النص القرآني .

أما الطريقة الثانية ؛ فهي قياسية ؛ أي اتباع أحكام الوقف في النص القرآني . لكن ليس كل وقف في القرآن ( فاصلة ) ، فالقرآن كله مبني على الوصل لا الوقف والفصل ، ومن ثم كان لابد من طرق ووسائل لمعرفة القياسي من الفواصل . هذه الطرق والوسائل تنبع من النص القرآني ذاته ، إذ يقاس على المنصوص عليه ، فيلحق به ، وذلك للمناسبة ، ولا شيء في ذلك . ولذا سميت هذه الطريقة ( بالقياسية ) .

فالفاصلة بإجماع الأقوال هي نهاية الآية ،وهي آخر كلمة فيها . وعليها يتحدد بناء الفواصل في السورة القرآنية . فمثلا :

- بُنِيَتْ سورة الناس كلها على فاصلة منتهية بحرف (السين).
- و بُنِيَتُ سور القمر والكوثر والعصر والقدر كلها على فاصلة منتهية بحرف (الراء).

<sup>1 -</sup> أبو داود ، السنن ، باب ما جاء كيف كانت قراءة النبي ﷺ ، حديث رقم ( 1466 ) .

- وبُنِيَتْ سورة الشمس كلها على فاصلة ممدودة بالألف بعدها الهاء الممدودة (ها) .
  - وبُنِيَتْ سورة المنافقون كلها على فاصلة منتهية بحرف (النون).
    - وبُنِيَتْ سورة الفيل كلها على فاصلة منتهية بحرف (اللام).
- وبُنِيَت سورتا الأعلى والليل كلها على فاصلة منتهية بحرف (الألف المقصور).
  - و بُنِيَت سورة الإخلاص كلها على فاصلة منتهية بحرف (الدال).

ويطلق على هذه الظاهرة ( الفواصل المتماثلة ) ، وهي التي تتماثل أحرف رويها (1) .

وقد قسم العلماء الفواصل القرآنية حسب عدة معايير هي المحددة لنوع الفاصلة في الآي القرآني .

#### أنواع الفواصل القرآنية:

تتنوع الفواصل القرآنية بحسب مداخل خمسة هي (2):

- 1- أنواعها من حيث حرف الرويّ ( الحرف الأخير من الفاصلة ) .
  - 2- أنواعها من حيث طول الفقرة المبنية عليها .
    - 3- أنواعها من حيث موقع الفاصلة.
    - 4- أنواعها من حيث مقدار ها من الآية.
      - 5- أنواعها من حيث الوزن .

ونفصل القول في كل مدخل على حدة كما يأتي:

- 22 -

<sup>1 -</sup> ينظر : الرماني ، النكت ، 90 – ابن سنان ، سر الفصاحة ، 203 – السيوطي ، الإتقان ، 2 / 105 . – ابن القيم ، بدائع الفوائد ، 1/ 88 .

<sup>2 -</sup> ينظر : د . محمد الحسناوي ، الفاصلة في القرآن ، 145 – 162 – د . عيد شبايك ، الفاصلة القرآنية بين المبنى والمعنى ، 50 - 68 .

#### أولاً: أنواع الفواصل من حيث حرف الروي :

الروي هو الحرف الذي تبنى عليه القصيدة وتنسب إليه والروي يلتزم بعينه في سائر أبياتها ويقول ابن رشيق: "حرف الروي الذي يقع عليه الإعراب، وتبنى عليه القصيدة، فيتكرر في كل بيت وإن لم يظهر فيه الإعراب لسكونه "(1).

هذا في جانب الشعر ، أما في النص القرآني فلم تلتزم الآيات حرف روي واحد ، وإنما كان تنوعها مناط إعجازها وقد تنوعت الفاصلة القرآنية حسب حرف الروي إلى ثلاثة أنواع هي :

1- المتماثلة (2): وهي التي تماثلت حروف رويّها ، كقوله تعالى : ﴿ وَٱلطُّورِ فَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ وَٱلطُّورِ فَ وَكِتَابٍ مَّسْطُورِ فَي فِي رَقِّ مَّنشُورِ فَي ﴾ (3).

2- المتقاربة (4): وهي المبنية على حروف متقاربة المخارج صوتياً ، مثل قوله تعالى في سورة الفاتحة: ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ وَالْنُونَ مَقَارِبانَ في المخرج. ﴿ وَالْنُونَ مَقَارِبانَ في المخرج.

<sup>1-</sup> ابن رشيق ، العمدة ، 1 / 154 .

<sup>2-</sup> سماها الرماني بالمتجانسة ، وسماها الخفاجي والزركشي والسيوطي " بالمتماثلة " وسماها ابن القيم ذات المناسبة التامة . ينظر : الرماني ، النكت ، 90 . ابن سنان ، سر الفصاحة ، 203 . - الزركشي ، البرهان ، 738 . - السيوطي ، الإتقان ، 2/ 105 . - ابن القيم الجوزية ، بدائع الفوائد ، 1 / 88 .

<sup>3-</sup> سورة الطور : الأيات من ( 1- 3 ) .

<sup>4-</sup> سماها الرماني ، والخفاجي ، والزركشي ، والسيوطي (بالمتقاربة) ، وسماها ابن القيم (ذات المناسبة غير التامة) ينظر: الرماني ، النكت ، 90 - ابن سنان ، سر الفصاحة ، 204 . الزركشي ، البرهان ، 1/ 73 . السيوطي ، الإتقان،2/ 104 . ابن القيم ، بدائع الفوائد ، 89/1 .

<u>6- المنفردة:</u> وهي نادرة ، فلم تتماثل حروف رويها ، ولم تتقارب ، مثل : فاصلة آخر سورة الضحى ، قال تعالى : ﴿ وَأُمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ﴿ قَالَ اللهِ اللهِ اللهِ على حرف ( الراء ) ، فهي على حرف ( الثاء ) وما قبلها على حرف ( الراء ) ، فلا تماثل ولا تقارب هنا .

ويلاحظ أن أغلب فواصل القرآن على النوعين الأول والثاني من حروف الروي .

ويرى د. الحسناوي أنّ " الفواصل المتماثلة تشيع في الآيات والسور المكية ، على حين تغلب المتقاربة على الآيات المدنية " (1) . ولعل مردّ ذلك تحقيق الجذب الإيقاعي والموسيقي عن طريق هذا التماثل في الفواصل في صدر الإسلام ، ليحقق هذا الإيقاع نوعاً من الإبهار ، ومن ثمّ يستشعر الكفار حلاوة النصّ وينجنبوا إليه ، فيدخلوا في دين الله أفواجا .

#### ثانياً: نوع الفاصلة من حيث طول الفقرة:

يقصد بالفقرة في القرآن ؛ الآية ، وهي على ثلاثة أنواع  $^{(2)}$  :

1- قصير موجز : وهو ما يتكون من لفظ واحد ، أو من عدد من الحروف كقوله تعالى : (الرَّحْمَنُ ) سورة الرحمن آية رقم (1) ، و (الحَاقَةُ ) الحاقة آية رقم (1) ، و (الم) سورة البقرة آية رقم (1) .

2- متوسط معجز : وهو ما تكون من لفظين ، مثل قوله تعالى : ﴿ وَٱلنَّجْمِ الْأَيْتَانَ ( 1 إِذَا هَوَىٰ ۞ كَسُورة النجم الآيتان ( 1 ، 2 ) .

2 - ابن قيم الجوزية ، الفوائد المشوق لعلوم القرآن ، 255 - 228 .

- 24 -

<sup>1 -</sup> د . محمد الحسناوي ، الفاصلة في القرآن ، 146 .

2- طويل مفصح مبين: وهو بقية آيات القرآن، إذ قد تصل آية ما إلى ( عشرين لفظا ) كقوله تعالى: ﴿ وَلَبِنْ أَذَقْنَا ٱلْإِنسَىنَ مِنَّا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعْنَهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَعُوسٌ كُفُورٌ ﴿ وَلَبِنْ أَذَقْنَاهُ نَعْمَآءَ بَعْدَ ضَرَّآءَ مَسَّتُهُ لَيَعُوسٌ كُفُورٌ ﴾ سورة هود الآيتان ( لَيَقُولُنُ ذَهَبَ ٱلسَّيِّعَاتُ عَنِي ٓ إِنَّهُ لَفَرِحٌ فَحُورٌ ﴾ سورة هود الآيتان ( 9 ، 10 ).

#### ثالثاً: نوع الفاصلة من حيث موقعها:

ويقصد بموقع الفاصلة ؛ أن هناك كلمات في الآية تتشاكل وتتماثل مع الفاصلة الأخيرة فيها . هذا التماثل يمنح هذه الكلمات الداخلية صفة ( الفاصلة الداخلية ) . وعلى هذا تقسم الفاصلة إلى :

1 - الفاصلة الداخلية : ويسميها ابن حجة بالتشريع ، ومعناها : أن يبني الشاعر بيته على وزنين من أوزان العروض ، فإذا أسقط جزءا أو جزأين صار الباقي بيتاً من وزن آخر (1).

وتتحدد الفاصلة الداخلية وفقاً لمقررات الوقف القرآني ، وتفصيلات أحكامه التي فصلها علم التجويد والتلاوة وتقسم الفاصلة الداخلية قسمين هما: الأول: داخلية متماثلة ، مثل قوله تعالى: ﴿ فَسُبْحَنَ ٱللّهِ حِينَ لَا لَوْل : داخلية متماثلة ، مثل قوله تعالى: ﴿ فَسُبْحَنَ ٱللّهِ حِينَ تُمْسُورَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ ) سورة الروم (17) ، فالتماثل واضح بين الفاصلة الداخلية (تمسون) و الخارجية (تصبحون) من حيث الاتفاق في حرف الروي (الواو والنون).

<sup>1 -</sup> ينظر: ابن حجة ، خزانة الأدب ، 119 .

والثاني: داخلية متباعدة ، وعليها قوله تعالى: ( ٱعۡلَمُوۤا أُنَّ ٱللهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ وَأَنَّ ٱللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللهَ المائدة آية رقم (98) ، فالفاصلة الداخلية هذا ( العقاب ) غير متماثلة تماما مع الفاصلة الخارجية (رحيم).

2- الفاصلة الخارجية: وهي مناط الفائدة ، ومحور الآيات.

#### رابعاً: نوع الفاصلة من حيث مقدار ها من الآية:

والمقصد هنا يقوم على كون الفاصلة آية أو بعض آية وعليه بقية آيات القرآن . ويمكن أن ندمج هذا النوع في النوع الثاني المتعلق بتقسيم الفاصلة حسب طول الفقرة ، إذ أنهما يتمحوران حول جزئية متحدة لا جديد في هيكلها.

#### خامساً: نوع الفاصلة من حيث الوزن:

وهذا النوع ينحو منحى التقسيم الوارد في أنواع السجع ، وخاص به . لكننا هنا لا نمنع إقامة الفواصل على مثل هذا التقسيم إمعانا في إثبات فرادة النص القرآني على غيره ، واشتماله على ما في كلام العرب ، بل وزيادة عليه .

وتقسم الفاصلة حسب الوزن إلى (1):

1- المطرّفة : وهي ما اتفقت في حروف الروي لا الوزن ، كقوله تعالى : ﴿ مَا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ لِللهِ وَقَارًا ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوَارًا ﴾ سورة نوح

- 26 -

<sup>1 -</sup> ينظر : ابن قيم الجوزية ، الفوائد ، 1/ 76 . - ابن أبي الإصبع ، بديع القرآن ، 107 .

الآيتان (13، 14) فالكلمتان (وقارا) و (أطوارا) متفقتان في (الرويّ) ومختلفتان في (الوزن) فالأولى على (فَعَالا) والثانية على (أفْعَالا). 2- المتوازية: وهي الفواصل التي اتفقت في حروف الروي والوزن، كقوله تعالى: ﴿ فِيهَا سُرُرُ مَّرْفُوعَةٌ ﴿ وَأَكُوابُ مَّوْضُوعَةٌ ﴾ سورة

كقوله تعالى: ﴿ فِيهَا سُرُرُ مَّرَفُوعَةُ ﴿ وَأَكُوابُ مَّوْضُوعَةُ ﴾ سورة الغاشية الآيتان رقم ( 13 ، 14 ) ، فالكلمتان ( مرفوعة ) و ( موضوعة ) متفقتان في حرف الروي والوزن .

2- المتوازنة: وهي ما اتفقت في الوزن دون حرف الروي ، مثل قوله تعالى: ﴿ وَنَمَارِقُ مَصْفُوفَةٌ ﴿ وَزَرَابِيٌ مَبْثُوثَةٌ ﴾ سورة الغاشية الآيتان ( 15 ، 16 ) ، فالكلمتان ( مصفوفة ) و ( مبثوثة ) متفقتان في الوزن على وزن ( مَفْعُولة ) دون حرف الروي فهما مختلفتان فيه .

( إن / إلينا / إيابهم ) .

( إن / علينا / حسابهم ) .

(إلينا) مقابل (علينا) وزناً وقافية ، و(إيابهم) مقابل (حسابهم) وزناً وقافية . 5- المتماثلة : وهي أن تتساوى الآيتان في الوزن دون التقفية ، وتكون مكونات كل آية مقابل الأخرى وزناً وقافية ، كقوله تعالى : ﴿ وَءَاتَيْنَاهُمَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ وَءَاتَيْنَاهُمَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ ) سـورة

الصافات الآيتان رقم (117 ، 118) فكلّ مفردة في الآيتين على الوزن نفسه دون القافية.

تلك هي أنواع الفواصل حسب تنوع مداخل هذه الأنواع.

وللفاصلة بُعدُ جماليّ تؤديه من خلال إيضاح فنيات التناسب الجمالي بين كلمة الفاصلة وبقية السياق في الآية القرآنية . يقول د. صلاح الخالدي :" القاعدة الأساسية في فواصل الآيات أنّ فاصلة الآية متوافقة مع كلماتها ، ومتناسبة مع موضوعها ، وأنّ ختام الآية بالفاصلة يكون ختاماً موضوعياً متناسباً معها " (1) .

وهذا ما نلمسه في آي القرآن الكريم ، فسياق آيات البشارة يختم بفاصلة جمالية تناسب هذا المقام ، فنجدها لفظة دالة على الرحمة والمغفرة . أما سياق آيات التهديد والوعيد فنجده يختم بلفظة دالة على التخويف كي يرتدع من يسمع مثل هذا السياق .

يقول د. عبد الفتاح لاشين: "الفاصلة في الآيات القرآنية تأتي مستقرة في قرارها، مطمئنة في مواضعها، غير نافرة ولا قلقة، يتعلق معناها بمعنى الآية كلها، بحيث لو طرحت لاختل المعنى، فهي في مكانها تؤدي جزءاً من معنى الآية، ينقص و يختل بنقصانها "(2).

وهذه المناسبة الحادثة بين الفاصلة وسياق الآية فضيلة أخرى تضاف إلى فضائل عدة ، إذ الآية بسياقها الدلالي والنصي تكون في اتجاه دلالي محدد يحتم اختيار لفظة بعينها لتكون فاصلة ، وهي أليق بهذا المقام من غيرها .

- 28 -

<sup>1 -</sup> د. صلاح الخالدي ، إعجاز القرآن البياني ، 320 .

<sup>2 -</sup> د. عبد الفتاح لاشين ، الفاصلة ، 44 .

هذا فضلاً عن الفضيلة الإيقاعية التي تتشابك بها الفاصلة مع قريناتها في السورة القرآنية . يقول د . أحمد أبو زيد : " إذا كان الله سبحانه قد اختار للقرآن ترتيلاً تبدو فيه نغمة ألفاظه ورنينها وجرسها ، فلا بدّ من أن تكون ألفاظه قد اختيرت لمزية في كلّ كلمة ، لا في مجموعها ونظمها فحسب . وهذا الحكم إن كان ينطبق على سائر ألفاظ القرآن ، فإنه ينطبق بالأحرى على الكلمات التي تقع في فواصل الآيات ، فهذه أولى بالعناية لأنها تجمع بين الوظيفتين ؛ المعنوية والإيقاعية . وبلاغة الكلام تقتضي أن يراعى في اختيارها أن تكون قادرة على الوفاء بحق المعنى ، وحق التناسب الإيقاعي في آن واحد" (1).

#### علاقات الفاصلة القرآنية بسياق الآية قبلها:

الفاصلة القرآنية بسياق الآية قبلها علاقات متعددة يحددها مسار السياق وتتحدد بناءً عليه مقصدية الفاصلة من حيث تضامها الدلالي مع هذا السياق ويطلق على هذه العلاقات مسميات عدة فقدامة بن جعفر (ت 370 هـ) كان أول من تناول علاقات لفظة النهاية (الفاصلة في القرآن ، أو القافية في الشعر) بما يسبقها من كلام ، وأطلق عليها (نعت ائتلاف القافية مع ما يدل عليه سائر البيت) ، وعرقه بقوله: "أن تكون القافية معلقة بما تقدّم من معنى البيت تعلق نظم له ، ملائمة لما مرقفيه "(2).

- 29 -

<sup>1 -</sup> د. أحمد أبو زيد ، التناسب البياني في القرآن ، 356 .

<sup>2 -</sup> قدامة بن جعفر ، نقد الشعر ، 167 .

وكلام قدامة هنا يدور في إطار الشعر فقط، إذ يجعل من لفظة القافية مؤشراً دلالياً وجمالياً في علاقته مع سائر ألفاظ البيت، بما يحدث تواشجاً معنوياً ونصياً.

ويرى الإمام الزركشي أنّ للفظة الفاصلة علاقات جمالية بسياق الكلام في الآية قبلها. يقول: "اعلم أنّ من المواضع التي يتأكد فيها إيقاع المناسبة مقاطع الكلام وأواخره، وإيقاع الشيء فيها بما يشاكله، فلا بدّ أن تكون مناسبة للمعنى المذكور أولاً، وإلاّ خرج بعض الكلام عن بعض. وفواصل القرآن العظيم لا تخرج عن ذلك، لكن منه ما يظهر، ومنه ما يستخرج بالتأمل للبيب "(1).

وعلاقات الفواصل بحثها البلاغيون في مناسبات شتى ، وبمسميات متنوعة وعلاقات الفواصل بحثها البلاغيون في مناسبات شتى ، وبمسمي متنوعة وفهي عند ابن أبي الإصبع المصري (ت 654 هـ) تحت مسمى (ائتلاف القافية مع ما يدل عليه سائر البيت (2) ، وعند العلوي (ت 837 هـ) هـ) تحت مسمى (الائتلاف) (3) ، وعند ابن معصوم المدني (ت 1120 هـ) تحت مسمى (التمكين (4)) ، وعند ابن معصوم المدني (ت 1120 هـ)

1 - الزركشي ، البرهان ، 2 / 110 .

2 - ابن أبي الإصبع ، تحرير التحبير ، 224 .

3 - العلوي ، الطراز ، 244 .

4 - ابن حجة ، خزانة الأدب ، 438 .

- 30 -

باسم (التمكين) (1) يقول ابن أبي الإصبع: "كلّ فواصل الكتاب العزيز بين تمكين، وتوشيح، وإيغال، وتصدير "(2) .

والفروق بين هذه العلاقات إنما هي فروق في الترتيب الموقعي للفظة الفاصلة ، ثم في لفظة التناسب مع الفاصلة في سياق الآية ، فإذا كان هناك لفظ بعينه قد تقدم في أول الآية ، وهو يناظر لفظة الفاصلة مشاكلة لفظية ، فإن لفظة الفاصلة تحكمها حينئذ علاقة (التصدير).

وإذا كان لفظ التناسب داخلاً في صدر الآية ، ومناسباً للفظة الفاصلة مناسبة لفظية أيضاً ، سميت علاقة الفاصلة بهذه اللفظة ( التوشيح ) .

وإذا أفادت الفاصلة بلفظها معنى جديداً زائداً على ما تؤديه اللفظة المشاكلة لها في سياق الآية بعد تمام المعنى ، سميت علاقة الفاصلة حينئذ (الإيغال). وإذا كان هناك تمهيد سياقي ودلالي للفظة الفاصلة في نسيج الآية قبلها ، فإنّ ذلك التمهيد يعدّ تمكيناً للدلالة التي تؤديها الفاصلة ، ولذا تكون العلاقة المقتضية لهذا السياق الدلالي علاقة (التمكين).

ويستلزم الأمر منا أن نفصتل القول في كلّ علاقة على حدة .

#### أولاً: علاقة التمكين

جاء في لسان العرب: " مَكْنَ مكانه فهو مكين ، وتمكّن مثل مَكْنَ ، وتمكّن المكان ، وثمكّنه أي : ثبت فيه ، وتمكّن من الشيء واستمكن : ظفر " (3) .

- 31 -

<sup>1 -</sup> ابن معصوم المدني ، أنوار الربيع ، 6 / 759 .

<sup>2 -</sup> ابن أبى الإصبع ، تحرير التحبير ، 225 .

<sup>3 -</sup> ابن منظور ، لسان العرب ، (مكن ) .

والتمكين في الفاصلة "أن يتم تمهيد السياق تمهيداً تأتي به الفاصلة ممهدة في مكانها ، مستقرة في قراراها ، مطمئنة في موضعها ، غير نافرة ولا قلقة ، متعلقاً معناها بمعنى الكلام كله تعلقاً تاماً بحيث لو طُرحَت اختل المعنى ، واضطرب الفهم "(1).

\* ومن الأمثلة القرآنية الدالة على علاقة التمكين في الفاصلة قوله تعالى في سورة الأحزاب: (وَرَدَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيْراً وَكَفَى اللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْقِتَالَ وَكَانَ ٱللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا هَي .

ففي الآية الكريمة فاصلة هي كلمة (عزيزاً)، وهي الفاصلة الخارجية. وفيها أيضاً فواصل داخلية تتضح من سياقات الوقف القرآني دلالة على تمام المعنى في الجمل القرآنية داخل الآية. فكلمات (بغيظهم - خيراً - القتال) كلها فواصل داخلية يجوز الوقوف عليها رغبة في التلميح إلى غرض جمالي معيّن، أو للإشارة إلى لمحة سياقية محددة.

ومسار الدلالة في الآية قائم على إيضاح المنة الإلهية بنعمة النصر السالم للمصطفى على الأية قائم على إيضاح المنة الإلهية بنعمة النصر السالم المصطفى وأصحابه في غزوة الأحزاب . يقول أبو حيّان (ت 745 هـ): " ( وردّ الله الذين كفروا ) أي : الأحزاب عن المدينة إلى بلادهم . ( بغيظهم ) أي : مغيظين ، فهو حال والباء للمصاحبة . ، ( لم ينالوا ) حال ثانية ، أو من

<sup>1 -</sup> د. محمد الحسناوي ، الفاصلة في القرآن ، 286 . وينظر : د. عيد شبايك ، الفاصلة القرآنية ، 117 . ابن الأثير ، الفاصلة القرآن ، 117 . ابن الأثير ، جوهر الكنز ، 200 . – السيوطي ، معترك الأقران ، 1 / 39 . – السيوطي ، شرح عقود الجمان ، 155 . – صفي الدين الحلي ، شرح الكافية البديعية ، 267 .

الضمير في ( بغيظهم ) فيكون حالاً متداخلة . ( وكفى الله المؤمنين القتال ) بإرسال الريح والجنود و هو الملائكة ، فلم يكن قتال بين المؤمنين والكفار " (1) .

ونلحظ أن المعنى المستفاد لدلالة النصر يكتمل عند قوله تعالى: (وَكَفَى اللّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْقِتَالَ )، لكن تبقى هذه الدلالة غير مكتملة جمالياً، إذ ربّما يظن ظان أن النصر الذي حدث إنما كان بتأثير الريح التي عصفت بأهل الكفر وجموع الأحزاب، وشردتهم بأموالهم ودوابهم، وذلك متفق مع طبيعة الأشياء من وجهة نظر الكافرين، إذ الطبيعة هي التي فعلت بهم هذا وليس إله محمد في فلذا كان لا بدّ من تمكين المعنى في النفوس، وتذييل الآية بما تدل على مطلق القدرة الإلهية، وعزة الله سبحانه وتعالى التي آزرت المصطفى في وأصحابه في هذا الموقف العصيب، فجاءت العبارة القرآنية جميلة الدلالة، عظيمة التأثير بقوله تعالى: (وَكَانَ ٱللّهُ قَويّاً عَنيزًا).

\* ومن الأمثلة القرآنية الدالة على تمكين الفاصلة أيضاً قوله تعالى في سورة هود: (قَالُواْ يَسْعَيْبُ أَصَلُوتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَّتُرُكَ مَا يَعْبُدُ عَابَاَوُنَا أَوْ أَن نَّفُعَلَ فِي أَمُوالِنَا مَا نَشَتَوُا الْإِنْكَ لَأَنتَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ عَابَاَوُنَا أَوْ أَن نَّفُعَلَ فِي أَمُوالِنَا مَا نَشَتَوُا الْإِنَّكَ لَأَنتَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ عَابَالَة مَا يَقدم فيها ذكر العبادة ، والتصريف في الأموال ، كان ذلك تمهيداً تاماً لذكر الحلم والرشد ، لأنّ الحلم والرشد ، لأنّ الحلم : العقل الذي يصح به التكليف ، والرشد : حسن التصريف في الأموال " (2) .

<sup>1 -</sup> أبو حيان ، النهر الماد ، 3 / 723 .

<sup>2 -</sup> ابن أبي الإصبع ، تحرير التحبير ، 224 .

فالفاصلة في الآية الكريمة مبنية على لفظة (الرشيد)، لكنّها وردت في سياق متتابع للصفات ومتضافر مع صفة أخرى هي (الحليم)، ولذا كان لا بدّ من تعليق كل صفة بما يناسبها من دلالات في السياق السابق عليها في الآية فالحليم الراجح العقل يناسبه معنى قوله تعالى: (أَن نُتَرُك مَا يَعْبُدُ وَالدَّية عليه الله والرشيد الذي أوتي رشداً في التصرف المالي يناسبه معنى قوله تعالى: (أَو أَن نُقُعَل فِي أُمُو لِنَا مَا نَشَتُوا) وهذا التناسب الدلالي والمعنوي تعالى: (أَو أَن نُقُعَل فِي أَمُو لِنَا مَا نَشَتُوا) وهذا التناسب الدلالي والمعنوي مهد لسياق الفاصلة أجمل تمهيد فمكنها في موضعها أيما تمكن ، إذ تعلقت الفاصلة في موضعها بدلالات السياق في الآية .

ويلمح الباقولي الأصبهاني (ت 534هـ) إشارة جمالية في سياق الآية تساعد على فهم مسار التناسب الحادث بين السياق وفاصلته. يقول: "ليس قوله: (أُو أُن نَقْعَل) معطوفاً على قوله: (أن نَقرُكَ) كما نظنه، لأن المعنى حينئذ فاسد ، لأنه يصير التقدير: أصلاتك تأمرك بأحد هذين، وليس المعنى على هذا، وإنما المعنى: أصلاتك تأمرك بترك هذين. و (أو) ههنا بمنزلتها في قولك: جالس الحسن أو ابن سرين " (1).

فالباقولي هنا يجعل من توالي الجمل مقترنة بحرف (أو) ليس هذا عطفاً بالمعنى العام، إنما هو دلالة على الأمر، إذ يصير المعنى هكذا:

- (نهْي) ---- أصلاتك تأمرك أن تنهانا عما يعبد آباؤنا ---- (ترك).
- (نهي) -- أصلاتك تأمرك أن تأمرنا بالتصرف في أموالنا كما نشاء -- (ترك).

- 34 -

<sup>1 -</sup> الباقولي الأصبهاني ، كشف المشكلات ، 1 / 588 .

فناسب هذا التقسيم أن تأتي الفاصلة ممكّنة بقوله ( الحليم الرشيد ) ، وملائمة في دلالاتها لسياق كل أمر ( نهي ) .

#### ثانياً: علاقة التصدير:

التصدّر: نصنب الصدر في الجلوس، وصدر عن كتابه: جعل له صدراً. وصدّر و في المجلس فتصدّر. والتصدير: حزام الرحل والهودج (1).

وللتصدير مسميّات أخرى منها: ردّ العجز على الصدر ، أو ردّ الكلام على صدره . وهو " أن يبدأ الشاعر بكلمة في البيت في أوله أو عجزه أو في النصف منه ثم يرددها في النصف الأخير ، فإذا نظم الشعر على هذه الصنعة تهيأ استخراج قوافيه وقبل أن يطرق أسماع مستمعيه ، وهو الشعر الجيد "(2).

ويعرفه ابن أبي الإصبع بأنه" عبارة عن كلّ كلام بين صدره وعجزه رابطة لفظية -غالبا-، أو معنوية - نادراً - تحصل بها علاقة الملائمة والتلاحم بين قسمي كلّ كلام " (3) .

ويجعل البلاغيون لهذا الفن أقساماً في النثر وأخرى في الشعر $^{(4)}$ . وما يهمنا هنا هو أقسامه في النثر ، إذ جعلوها على أربعة أقسام هي $^{(5)}$ :

<sup>1 -</sup> ابن منظور ، لسان العرب ، مادة (صدر ) .

<sup>2 -</sup> الحاتمي ، حلية المحاضرة ، 1 / 162 .

<sup>3 -</sup> ابن أبي الإصبع ، بديع القرآن ، 36 .

<sup>4 -</sup> ينظر : ابن المعتز ، البديع ، 47 . – ابن أبي الإصبع ، تحرير التحبير ، 117 . – المظفر العلوي ، نضرة الإغريض ، 104 . – الحاتمي ، حلية المحاضرة ، 1 / 162 . – ابن رشيق ، العمدة ، 2 / 3 . – ابن منقذ ، البديع في نقد الشعر ، 51 . – البغدادي ، قانون البلاغة ، 409 . - ابن حجة الحموي ، خزانة الأدب ، 114 .

<sup>5 -</sup> ينظر : السجلماسي ، المنزع البديع ، 406 . - ابن الأثير ، كفاية الطالب ، 141 . - ابن معصوم ، أنوار الربيع ، 3 / 94 . - ابن البناء ، الروض المريع ، 162 .

الأول: أن يكون اللفظان مكررين باللفظ والمعنى ، كقوله تعالى في سورة الأحزاب: (وَتَخَشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَنهُ) آية رقم (37).

وفي سورة النحل: (وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَاكِن كَانُوٓا أَنفُسَهُمْ يَظَلِمُونَ عَلَى . والثاني : أن يكون اللفظان متجانسين يجمعهما التشابه الخطي ويفترقان في

والتاني: أن يكون اللفظان متجانسين يجمعهما التشابه الخطي ويفترفان في الدلالة المعنوية كما في قوله تعالى من سورة الروم: (وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَا لَبِثُواْ غَيْر سَاعَةً ) آية رقم (55).

وقوله تعالى في سورة النور : (يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ عَ يَذْهَبُ بِٱلْأَبْصِيرِ عَ يُقَلِّبُ ٱللَّهُ ٱلْيَالُ وَٱلنَّهَارَ ۚ إِنَّ فِي ذَٰ لِكَ لَعِبْرَةً لِلْأُوْلِي ٱلْأَبْصِيرِ عَ.

والثّالث: أن يجمع بين اللفظين قرينة الاشتقاق الصّرفي من مَّادة لَغوية واحدة مثلما نجد في قوله تعالى من سورة نوح: (فَقُلّتُ ٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبَّكُمۡ إِنَّهُ مِكَارَ عَفَّارًا ﴿).

وقوله تعالى في سورة التوبة : (ثُمَّ <u>ٱنصَرَفُواْ صَرَفَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُم</u> بِأَنَّهُمُ قَوْمُ لِاَ يَفَقَهُونَ ﴿ )

والرابع: أن يجمع بين اللفظين قرينة شبه الاشتقاق الصرفي، أو التشابه الخطي فقط في شكل المادة دون التماثل في مبناها أو معناها، مثلما نجد في قوله تعالى في سورة الشعراء: (قال َإِنِّي لِعَمَلِكُم مِّنَ ٱلْقَالِينَ عَلَى ). إذ اللفظة الأولى (قال) من مادة (قول)، واللفظة الثانية (القالين) من (قلى) أي البعد والهجر. وبينهما إيهام بالتشابه الخطي عن طريق شبه الاشتقاق اللغوي، مع اختلاف تام في الدلالة.

كقوله تعالى في سورة التوبة: (مَا لَكُرُ إِذَا قِيلَ لَكُرُ آنفِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ ٱللهُ اللهِ ٱلْأَرْضِ أَرْضِيتُم بِٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْأَخِرَةِ) آية (38). \* وقوله تعالى في سورة الرحمن: (وَجَنَى ٱلْجَنَّتَيْنِ دَانِ ﴿ 30).

## موقع لفظي التصدير:

أما فيما يخص موقع اللفظين في جملة التصدير ، فنقرر أن اللفظة الثانية هي دوماً الفاصلة ؛ داخلية أو خارجية . أما اللفظة الأولى في جملة التصدير فتتخذ ثلاثة مواضع هي (1):

الأول: أن تكون في صدر الآية كما في قوله تعالى في سورة آل عمران: (وَهَبُ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ ﴿ ) . إذ بين كلمتى ( هب ) الأولى ولفظة الفاصلة ( الوهاب ) علاقة اشتقاق صرفي من مادة لغوية واحدة هي (وهب).

وعليه قوله تعالى في سورة طه : (قَالَ لَهُم مُّوسَىٰ وَيُلَكُم لَا يَفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا فَيُسْحِتَكُم بِعَذَابِ وَقَدْ خَابَ مَن ٱفْتَرَىٰ ﴿ ) . فبسِن لفظة الصدر (تفتروا) ولفظة الفاصلة (افترى) علاقة اشتقاق صرفى من مادة لغوية واحدة هي (فري).

الثاني: أن تكون اللفظة الأولى في آخر صدر الآية كما في قوله تعالى من سورة النساء: (وَٱلْمَلَتبِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴿ ). فالكلمة الأولى (يشهدون) واقعة في نهاية صدر الآية ، وبينها وبين الفاصلة (شهيداً) علاقة اشتقاق صرفي من مادة لغوية واحدة هي (شهد).

الثالث : أن تكون اللفظة الأولى في أي موضع من الآية عدا الصدر ونهايته ، وذلك مثل قوله تعالى في سورة الأنعام : (وَلَقَدِ ٱسْتُزَى بِرُسُلِ مِّن قَبْلِكَ

<sup>1 -</sup> ينظر: ابن المعتز، البديع، 93 - 94. - د. محمد الحسناوي، الفاصلة، . 290

فَحَاقَ بِٱلَّذِيرَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِهِ عَيَسَةَ رَعُونَ ﴿ ). فالكلمة الأولى (استهزئ) واقعة في حشو الآية بعيدة عن الصدر ونهايته، ومتوافقة اشتقاقياً مع لفظة الفاصلة (يستهزؤون)، إذ هما ما مادة لغوية واحدة هي (هزأ).

وعليه قوله تعالى في سورة الإسراء : (ٱنظُرْ كَيْفَ <u>فَضَّلْنَ</u>ا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضُ عَلَىٰ بَعْضُ عَلَىٰ بَعْضٌ وَلَلْاَ خِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَسٍ وَأَكْبَرُ <u>تَفْضِيلًا</u> ﴿ ) .

وعمومًا فإن علاقة لفظة الفاصلة المصدّرة باللفظ الأول السابق عليها في سياق الآية تقوم على فنية التعالق النصي لما بينهما من اشتراك في أصل الاشتقاق اللغوي، ثم لما بينهما من فضيلة التكرار اللفظي مع بعض الاختلاف في الهيئة التي يظهر عليها كلا اللفظين.

#### ثالثاً: علاقة التوشيح

يسمى هذا اللون من علاقات الفاصلة بالتوشيح لأن الكلام نفسه يدل بسياقه واتجاه الدلالة فيه على استنباط لفظة الفاصلة ، فينزل المعنى الدلالي للفظة الفاصلة بمنزلة الوشاح الذي هو: شيء يُنسَج من أديم عريض ويرصت بالجواهر ، وتشده المرأة بين العاتق والكشح (1).

وينزل أوّل الكلام أو بقية سياق الدلالة في الآية منزلة العاتق والكشح الذي يغطيه الوشاح ، ولذا تُعْلم الفاصلة فيها قبل ذكرها اللفظي ، لأن مسار السياق الدلالي يتوجه إليها بكل دفقاته النصية والبلاغية . يقول قدامة : " هو أن يكون أوّل البيت شاهداً بقافيته ، ومعناها متعلقاً به حتى إنّ الذي يعرف

- 38 -

<sup>1 -</sup> ينظر : ابن منظور ، لسان العرب ، مادة ( وشح ) .

القصيدة التي البيت منها إذا سمع أول البيت عرف آخره ، وبانت له قافيته " (1)

و تسمى هذه العلاقة عند البلاغيين الإرصاد والتسهيم (2) . يقول أبو هلال العسكري (ت 395 هـ): "سمي هذا النوع توشيحاً ، وهذه التسمية غير لازمة بهذا المعنى ، ولو سمي (تبييناً) لكان أقرب . وهو أن يكون مبتدأ الكلام ينبئ عن مقطعه ، وأوّله يخبر بآخره ، وصدره يشهد بعجزه ، حتى لو سمعت شعراً ، أو عرفت رواية ، ثم سمعت صدر بيت منه وقفت على عجزه قبل بلوغ السماع إليه " (3) .

فهو هنا يجعل للتوشيح تسمية أقرب إلى وظيفته الدلالية وهي تبيان التعالق النصي للفظة الفاصلة ( العجز ) مع لفظة ( الصدر ) . وهذا التعالق هو محور علاقة هذا النوع من جماليات العلاقة في الفاصلة القرآنية .

ويخرّج على هذا اللون من العلاقات قوله تعالى في سورة يونس: (وَمَا كَانَ ٱلنَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَ حِدَةً فَا خَتَلَفُوا وَلَوْلا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِلكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ فِيمَا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ فَي الفَظة الفاصلة (يختلفون) لَقُضِى بَيْنَهُمْ فِيمَا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ فَي سياق الآية وهي (اختلفوا) ، وفصل تتشاكل لغويا ودلاليا مع لفظة أخرى في سياق الآية وهي (اختلفوا) ، وفصل بينهما سياق دلالي يتكون من ( 10 عشر كلمات ) جاءت في تسلسل نصي مساعدة للوصول إلى لفظة التوشيح ، أي جعلت من استنباط لفظة الفاصلة

<sup>1 -</sup> قدامة بن جعفر ، نقد الشعر ، 167 .

<sup>2 -</sup> ينظر : الباقلاني ، إعجاز القرآن ، 140 . - ابن رشيق ، العمدة ، 2 / 31 .

ابن سنان ، سر الفصاحة ، 187 . – ابن أبي الإصبع ، تحرير التحبير ، 228 .

<sup>-</sup> القرطاجني ، منهاج البلغاء ، 94 . - التنوخي ، الأقصى القريب ، 111 . -

الجرجاني ، الإشارات ، 271 . – السبكي ، عروس الأفراح ، 2 / 406 . – الحموى ، خز انة الأدب ، 126 .

<sup>3 -</sup> أبو هلال العسكري ، كتاب الصناعتين ، 425 .

أمراً واجباً من خلال هذا السياق النصي . يقول أبو هلال العسكري (ت 395 هـ) : " إذا وقفت على قوله تعالى : (فيما) عرف منه السامع أنّ بعده ( يختلفون ) لما تقدّم من الدلالية عليه " (1) .

فالسياق النصى في الآية هو الذي يؤدي إلى تشكّل مثل هذه العلاقة .

ونلاحظ أنّ القزويني (ت 739 هـ) يجعل معرفة لفظ الفاصلة مستنداً بشكل أساس على معرفة حرف الرويّ قبلها فيما يسبقها من آيات ، مما يؤدي بالضرورة إلى بناء لفظة الفاصلة على حرف رويّ محدد مناسب تماماً لما يسبقها من فواصل مبنية على حرف الرويّ ذاته . يقول القزويني : " أن يجعل قبل العجز من الفقرة أو البيت ما يدلّ على العجز إذا عُرفَ الرويّ " (2) .

أي أنّ لفظ الفاصلة (يختلفون) في الآية السابقة يتحدّد شكله البنائي تبعاً لما يسبقه من ألفاظ فواصل الآيات السابقة وهي (تعقلون – المجرمون – يشركون) في الآيات (16 – 17 – 18) من سورة يونس. ولذا يصير لفظ الفاصلة (يختلفون) وليس (اختلافاً) أو (اختلفوا) أو غير ذلك. يقول ابن يعقوب ت 1128 هـ): "عُرف أنّ العجز هنا (يختلفون) من معرفة الرويّ، وأنه نون بعد الواو كما كان ذلك في هذه الآية وفيما بعدها، ولولا تلك المعرفة لتوهم أن العجز هو (فيما فيه اختلفوا) ليطابق قوله: (فاختلفوا) ، لكن معرفة الرويّ أعانت على ذلك " (ق)

- 40 -

<sup>1 -</sup> السابق ، 426 .

<sup>2 -</sup> القزويني ، الإيضاح ، 308.

<sup>3 -</sup> ابن يعقوب ، مواهب الفتاح ، 2 / 205 . وينظر : ابن عربشاه ، الأطول ، 24 - ابن يعقوب ، مواهب الفتاح ، 2 / 205 .

ونلحظ أنّ هذه النظرة البنائية هي التي تجعل من فاصلة الآية الكريمة فاصلة موشّحة وليست فاصلة مصدّرة ، وذلك لأنّ الشرط هذا إضافة إلى التشاكل اللفظي قائم على ضرورة مناسبة رويّ الفواصل السابقة ، والبناء على نهج مماثل لها في هذا الرويّ .

وعلى هذا يخرّج قوله تعالى في سورة العنكبوت: (وَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظُلِمُون في . إذ جاءت لفظة الفاصلة (يظلمون) على علاقة التوشيح، متناسبة مع سياق الآية، ومتواشجة مع لفظة (ليظلمهم) السابقة عليها في السياق دلالياً وبنائياً. يقول ابن عربشاه (ت 943 هـ): "الاستدراك من قوله: (وما كان الله ليظلمهم) يدلّ على العَجُز "(1).

وسياق بناء الفواصل في الآيات السابقة على هذه الآية مبنيّ على حرف رويّ متحدّ هو (النون) كما في الآيات من (27 – 39)، فجاءت هذه الفاصلة متناسبة في حرف الرويّ مع السياق السابق عليها. يقول ابن يعقوب: "مادة العَجُز دلّ عليها قوله تعالى: (وَمَا كَارَ اللّهُ لِيَظّلِمَهُمُ)، إنّ العجز هو من مادة ، إذ يفهم منه بعد قوله: (وَلَيكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمُ) أنّ العجز هو من مادة الظلم، إذ لا معنى لقولنا مثلاً: (وما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم ينفعون أو يمعنون من الهلاك) أو نحو ذلك. ويعيّن كون المادة من الظلم مختومة بنون بعد واو معرفة الرويّ الكائن فيما قبل الآية " (2).

2 - ابن يعقوب المغربي ، مواهب الفتاح ، 2 / 503 .

<sup>1 -</sup> ابن عربشاه ، الأطول ، 2 / 387 . وينظر : البابرتي ، شرح التلخيص ، 622 .

#### إضاءة:

قسّم الطيبي (ت 743 هـ) التوشيح أو الإرصاد قسمين هما (1): الأول: التوشيح ذو الدلالة اللفظية: وهو ما سبق إيضاحه آنفاً بالأمثلة القرآنية.

والثاني: التوشيح ذو الدلالة المعنوية: ويقصد به كون لفظ الفاصلة غير متشاكل لفظياً مع ألفاظ الآية ، والسياق السابق عليه ، بل إن تشاكله يكون من قبيل المعنى فقط وذلك إن كان . وذلك مثل قوله تعالى في سورة آل عمران : (إِنَّ ٱللَّهَ ٱصَّطَفَى ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَ هِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ (إِنَّ ٱللَّهَ اصَّطَفَى ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْر هِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ (وذلك لأنّ من لوازم اصطفاء الشيء أن يكون مختاراً على جنسه أو نوعه .

ولهذه الإشارة الجميلة مغزاها ، إذ يمكننا عدّ القسم الأول من قسمي التوشيح هو الفاصلة المرشّحة ، في حين يكون القسم الثاني منها ذو الدلالة المعنوية داخلاً في سياق التعقيبات القرآنية موضوع هذا البحث ، وهو ما سيتمّ إيضاحه في موضعه .

#### رابعاً: علاقة الإيغال

وَ غَلَ في الشيء وغولاً: دَخَلَ فيه وتوارى . ووَ غَلَ: ذهبَ وأبْعَدَ . وكذلك أو غَلَ في البلاد ونحوها . وتوعّلَ في الأرض: ذهبَ فأبْعَدَ فيها (2) .

ويسمى أيضاً: التبليغ سمي بذلك لأن المتكلم حين يعرض كلامه يتجاوز المعنى الذي هو بصدده، ويبلغ الزيادة على الحدّ المطلوب. وهو في معجم

<sup>1 -</sup> ينظر: الطيبي، التبيان في البيان، 190.

<sup>2 -</sup> ابن منظور ، لسان العرب ، مادة (وغل) .

المصطلحات البلاغية: " ختم الكلام نثراً كان أو نظماً بما يفيد نكتة يتمّ المعنى بدو نها " <sup>(1)</sup>

ويرى ابن رشيق (ت 460 هـ) أنه "ضرب من المبالغة ، إلا أنه في القوافي خاصة لا يعدوها ، والحاتمي وأصحابه يسمونه تبليغاً " (2)

وأهل البلاغة من المتأخرين يجعلون هذه المبالغة التي قصدها ابن رشيق على ثلاثة أقسام هي (3):

الأول: المبالغة ؛ وهي وصف الشيء بالممكن القريب وقوعه عقلاً وعادة

والثاني: الإغراق ؛ وصف الشيء بالممكن البعيد وقوعه عقلاً وعادة . أي يصعب وقوعه وحدوثه لكنه قد يقع

والثالث: الغلو ؛وصف الشيء بما يستحيل وقوعه ، لأنه غير متحقق أصلا. وهذا اللون من علاقات الفاصلة له فائدة نصية في سياق الآية تتخلص في كونها تتميم فوق تمام المعنى . فمثلاً قوله تعالى في سورة المائدة : (أَفَحُكُم ٱلۡجَهِلِيَّةِ يَبۡغُونَ ۚ وَمَنۡ أَحۡسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكِّمًا لِّقَوۡمِ يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ . ٰ الفاصلة هنا كلمة ( يوقنون ) وهي متواشجة دلالياً مع كلمّة قبلها هي ( لقوم ) ، وجاءت الفاصلة صفة لها ، ولذا لا يصح انفراد أحدهما عن الآخر في السياق . وقد تمّ المعنى في السياق عند قوله تعالى : (وَمَنْ أُحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكُّمًا) ، إذ ليس وراء هذه الدلالة المتوقعة من هذا التركيب أي إيضاح آخر . يقول أبو حيّان: " المعنى أن حكم الله هو الغاية في الحقّ وفي العدل. وهو استفهام معناه التقرير ، ويتضمن من التنكير عليهم " (4) .

<sup>1 -</sup> د. أحمد مطلوب ، معجم المصطلحات البلاغية ، 216 .

<sup>2 -</sup> ابن رشيق، العمدة، 2 / 57 . وينظر:الحاتمي ، حلية المحاضرة ، 1 / 125 . 3 - ابن رشيق، العمدة، 2 / 57 . وينظر:الحاتمي ، حلية المحاضرة ، 39 . – ابن النقيب ، مقدمة التفسير ، 406 . – الحلي ، شرح الكافية ، 150 .

<sup>4 -</sup> أبو حيان ، النهر الماد ، 1 / 591 .

فتمام الكلام عند هذه الجملة يكفي ، لكن تمام المعنى إيغالاً في الإتمام ، ورغبة في إدراك جمالية التناسب بين الفواصل المبنية على حرف الروي (النون) في الآيات السابقة على الآية واللاحقة لها . يقول د. محمد الحسناوي : " إن الكلام تم بقوله : (وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللّهِ حُكّمًا) ثم احتاج إلى فاصلة تناسب القرينة الأولى ، فلما أتي بها أفاد معنى زائداً " (1) .

والمصطلحات البلاغية التي تتشابك مع علاقة الإيغال متعددة منها: التكميل، والتتميم، والتنييل. والفروق الدلالية والنصية بينها دقيقة وقد بيّنها البلاغيون بجلاء وإيضاح تام (2).

#### فالفرق بين الإيغال والتكميل:

أنّ الإيغال لا يكون إلا في الكلمة التي فيها الرويّ ( لفظة الفاصلة ) ، وما يتعلق بها . كما أنه يأتي بعد تمام المعنى .

أما التكميل: فيأتي أيضاً بعد تمام المعنى ، إلا أنه يأتي في حشو الكلام ، ومقاطعه ، وبعيداً عن لفظة الرويّ. بالإضافة إلى أن التكميل لا بدّ وأن يأتي بمعنى إضافي يكمل الغرض في سياق المعنى المتقدّم عليه.

#### والفرق بين الإيغال والتتميم:

- أنّ التتميم لا يرد إلى في سياق كلام ناقص لم يتم ، والإيغال لا يرد إلا في معنى تمّ .

<sup>1 -</sup> د. محمد الحسناوي ، الفاصلة في القرآن ، 291 .

<sup>2 -</sup> ينظر : ابن أبي الإصبع ، تحرير التحبير ، 391 . – ابن حجة الحموي ، خزانة الأدب ، 234 . – ابن معصوم ، أنوار الربيع ، 5 / 335 .

- التتميم لا يأتي إلا في حشو الكلام ، والإيغال موضعه لفظة الروي ( الفاصلة ) .
- التتميم ليس شرطا فيه أن يتضمن نوعاً من حسنات البديع ، وهو شرط في الإيغال .

#### والفرق بين الإيغال والتذييل:

- أنّ التنبيل يأتي في مقاطع الكلام ونهايته كما في الإيغال .
- التذييل يستوعب غالباً العَجُز كله ، في حين أن الإيغال يأتي في لفظة واحدة أو أكثر .

تلك هي أهم الفروق بين الإيغال والمصطلحات قريبة الصلة به .

## إضاءة:

لابن أبي الإصبع المصري تقسيم لطيف للإيغال ، إذ يجعله على قسمين (1) :

#### الأول: إيغال الاحتياط.

#### والثاني: إيغال التخيير

فإيغال الاحتياط: تأتي فيه المبالغة متمّمة لسياق المبالغة السباق في سياق الآية كما في قوله تعالى في سورة النمل: (إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَىٰ وَلَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَىٰ وَلَا تُسْمِعُ ٱلشَّمَّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِرِينَ ﴿ ).

يقول ابن أبي الإصبع: "علم عز وجل أن الكلام يحتاج إلى فاصلة تماثل مقاطع ما قبلها وما بعدها ، فأتي بها تفيد معنى زائداً على معنى الكلام حيث

<sup>1 -</sup> ينظر: ابن أبي الإصبع ، بديع القرآن ، 91 - 93 .

قال: (إذا ولوا مُدْبرين). فإن قبل: فما معنى الإتيان (بمدبرين) وقد أغنى عنها ذكر التولي ؟ قلت: لا يغني ذلك عنها ، إذ التولي قد يكون بجانب دون جانب ، كما يكون الإعراض ولما أخبر سبحانه – وهو أعلم – بذكر توليهم تتميماً للمعنى في حال المخاطب لينفي عنهم الفهم الذي يحصل من الإشارة ، فإنّ الأصمّ يفهم من الإشارة ما يفهمه السامع من العبارة . ثم علم سبحانه أنّ التولي قد يكون بجانب دون جانب كما قدّمنا ، فيجوز أن يلحظ بالجانب الذي لم يتولّ به ، فيدرك بعض الإشارة ، والمراد نفي كل الإشارة . فجاءت الفاصلة (مدبرين) ليُعلم أنّ التولي كان بجميع الجوانب ، بحيث لو صار ما كان مستقبلاً مستدبراً ، فأحتجب المخاطب عن المخاطب ، إذ صار من ورائه فخفيت عن عينه الإشارة ، كما صمّت أذناه عن العبارة ، فحصلت المبالغة الكلية في عدم الإسماع بتّة " (1) .

وقد أطلنا في اقتباس النص من ابن أبي الإصبع لأنّ جمال عرضه لتحليل الإيغال في الآية يوجب علينا إيراد هذا العرض كاملاً غير منتقص ، وذلك حتى يتسنى لنا فهم ما قصده من تركيب المبالغة على المبالغة ، ومن ثمّ التوصيّل إلى أنّ لفظة الفاصلة (مدبرين) جاءت على سبيل الإيغال للاحتياط من احتمال تطرّق شيء من جمال المعنى القرآني إلى أسماع هؤلاء الجاحدين المنكرين لنبوته صلى الله عليه وسلم ، فنفت هذه اللفظة تماماً إدراك أسماعهم

<sup>1 -</sup> ابن أبي الإصبع ، بديع القرآن ، 92 .

لأي لفظ مما يقوله المصطفى صلى الله عليه وسلم ، ومن ثمّ حرمانهم من تلقى فيوضات الهداية والنور والرحمة .

\* ومن إيغال الاحتياط أيضاً قوله تعالى في سورة يس: (ٱتَّبِعُواْ مَن لَا يَسْعَلُكُمْ أَجْرًا وَهُم مُّهْ تَدُونَ ﴿ ).

فالمعنى في الآية الكريمة تمّ دلالياً عند قوله تعالى: ((ٱتّبِعُواْ مَن لاّ يَسْعَلُكُم الْجَراً)، ثم تمّ إرداف جملة (وهم مهتدون) في فاصلة الآية على سبيل الإيغال للاحتياط من توهم الفهم بغير ذلك من جانب هؤلاء الجاحدين. يقول ابن أبي الإصبع في تعليل ورود الفاصلة على هذا النحو: "أراد الفاصلة لمناسبة رؤوس الآي، فأوغل بها كما ترى، حيث أتى بها يفيد معنى زائداً على معنى الكلام، وجاء في الكلام إيغال حسن بعد تتميم "(1).

والاحتياط هنا يتمثل في أنّ الرسل إلى هذه القرية قاموا بالدعوة الإلهية على أتمّ وجه ، وأكمل تبليغ ، لا يبتغون في ذلك أجراً من أحد ، وإنما مبتغاهم من الله الجزاء والأجر والمثوبة ، فتمّ الكلام بهذا المعنى عند هذا الحدّ لكن جاءت جملة الفاصلة احتياطاً من الظنّ من جانب المنكرين بأنّ الرسل الداعين إلى الهداية غير مهتدين ، فدفعت الفاصلة بهذا الاحتياط هذا الظنّ . يقول د. كمال الدين المرسي : " قوله : (وهم مهتدون) إيغال لأنه تمّ المعنى بدونه ؛ إذ الرسول مهتد لا محالة ، لكن فيه زيادة مبالغة في الحثّ على اتباع الرسل ، والترغيب فيه " (2) .

- 47 -

<sup>1 -</sup> ابن أبي الإصبع ، تحرير التحبير ، 236 .

<sup>2 -</sup> د. كمال الدين المرسي ، فواصل الآيات القرآنية ، 110. وينظر : الزركشي، البرهان ،1/ 97.

هذا عن إيغال الاحتياط، ومسار السياق فيه .

أما إيغال التخيير: ويقصد به أن تتعلق لفظة الفاصلة (الموغلة) بألوان أخرى من التعلق النصي بما في سياق الآية من ألوان البديع المختلفة، فيكون هذا التعالق للتخيير، بمعنى أنّ القارئ يجد نفسه مخيّراً في إدراك ألوان مختلفة من البديع في نسق الآية الكريمة.

وعليه قوله تعالى في سورة المائدة : (أَفَحُكُمَ ٱلْجَنهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكَمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ )) . يقول ابن أبي الإصبع في حديثه عن الآية السابقة : "حصل في هذه الآية وهي عشر لفظات سبعة أضرب من البديع وهي : التعطف ، وتجاهل العارف ، والتذييل ، والمقارنة ، والتمثيل ، والتعليق ، والإيغال ، والله أعلم" (1).

وتفصيل الألوان البديعية في الآية كما يأتي :

\* فالتعطف و هو " أن تذكر اللفظ ثم تكرّره والمعنى مختلف " (2) ويرى ابن الناظم أنّ " التعطيف أن تعلق الكلمة في موضع من الصدر بمعنى ، ثمّ تعلقها فيما سوى الضرب من العجز بمعنى آخر " (3) .

والتعطف في الآية الكريمة متمثل في قوله تعالى: (أَفَحُكُم ٱلْجَهِلِيَّةِ يَبْغُونَ) ، وقوله تعالى: (وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكَمًا) ، فأتي بالحكم في أول الكلام ؛ الصدر وعلقه في آخره ؛ العجز ، بأوّله تعطفاً.

2 - أبو هلال العسكري ، كتاب الصناعتين ، 420 .

<sup>1 -</sup> ابن أبي الإصبع ، بديع القرآن ، 93 .

<sup>3 -</sup> ابن الناظم ، المصباح ، 77 . وينظر : - ابن الأثير ، جو هر الكنز ، 260 . – السيوطي ، شرح عقود الجمان ، 273 . – ابن حجة ، خزانة الأدب ، 417 .

\* وتجاهل العارف وهو " إخراج ما يُعْرَف صحته مخرج ما يُشَك فيه ليزيد بذلك تأكيداً " (1).

وفي الآية الكريمة تمّ تجاهل العارف في قوله تعالى: (أفحكم) مستفهما عن أمر معلوم، ليخرج هذا الاستفهام عن المعلوم مخرج التوبيخ والإنكار. \* والتذييل وارد في التعبير بجملة (وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا) بعد تمام المعنى.

\* والمقارنة وضحت من إمكانية تطبيق هذه الجملة القرآنية في كلّ واقعة تشبه هذه الواقعة الأصل .

\* والتمثيل يصح هنا لكون الآية أصبحت مثلاً سائراً صالحاً للتطبيق في الوقائع المماثلة.

\* والتعليق جاء من تعلق التمثيل بالمثل السائر والتذييل .

\* الإيغال وختام ذلك كله لا بدّ وأن يكون بإيغال التخيير الحادث في الآية .

تلك هي أهم التفصيلات الدلالية لعلاقات الفاصلة القرآنية مع سياقات الآيات ، وضح منها جلياً الدور السياقي والدلالي والنصي الذي تؤديه الفاصلة في معمار الآيات ، وما ينتج عن هذا التعالق من دلالات متنوعة .

1 - أبو هلال العسكري ، كتاب الصناعتين ، 396 . وينظر : - البغدادي ، قانون البلاغة ، 456 . – الرازي ، نهاية البلاغة ، 456 . – الرازي ، نهاية الإيجاز ، 114 . – السكاكي ، مفتاح العلوم ، 92 . – الطيبي ، التبيان ، 188 . – الحلبي ، حسن التوسل ، 231 .

# \* التعقيبات القر آنية:

سبق و أوضحنا المقصود بالتعقيبات القرآنية في سياق الآيات ، وما يتبعه من دلالات في سياقاتها . غير أننا عند بحثنا لعلاقات الفاصلة اتضح أنّ بعضاً من هذه العلاقات يتداخل بصورة جلية مع التعقيب القرآني للمح ذلك مثلاً:

- علاقة ( الفاصلة المُمكَّنة ) ؛ إذ نجد من الأفضل بحثها في سياق التعقيب .
  - علاقة ( الفاصلة الموشّحة ) بدلالة معنوية داخلة في سياق التعقيب .
    - علاقة ( فاصلة الإيغال بالاحتياط ) أصيلة في سياق التعقيب .

ولذا فإننا في حديثنا عن فن التعقيبات القرآنية لا بدّ أن نشمل بالتحليل هذه النماذج الجمالية من علاقات الفاصلة ، لما بين التعقيبات والفواصل من تداخل متناغم

ويرى د تمام حسان أن للفاصلة بتركيب الآية التي خُتِمَت بها إحدى علاقتين هما <sup>(1)</sup> .

الأولى: أن تكون الفاصلة جزءاً من تركيب الآية ، مكملة لبنيانها ، فلا يتصور تمام المعنى بدونها

والثانية : أن تأتى الفاصلة بعد تمام المعنى ، فتكون تذييلاً للآية كالتعليق ، أو التعقيب على محتواها الدلالي والنصبي .

والتعقيب كما يراه السجلماسي (كان حياً بعد 704 هـ) هو "أن يقع جزء التكملة بعد تمام جزء المقدّمة وكمالها " (2). فالتعقيب بهذا المعنى إكمال للمعنى بعد تمام الكلام على مقدمته أو صدره،

<sup>1 -</sup> د. تمام حسان ، البيان في روائع القرآن ، 1 / 196 .

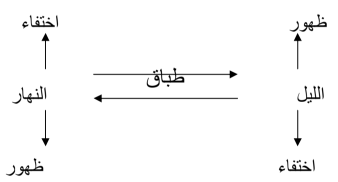
<sup>2 -</sup> السجلماسي ، المنزع البديع ، 311 .

ويرى التنوخي ( القرن السابع الهجري ) أنه " من البيان تعقيب الكلام بمصدر معظم بمن أضيف إليه توكيداً لما في ذلك الكلام من الحكم والمعاني وغير ذلك مما يَعْظم في بابه خيراً أو شراً " (1).

\* ومن أمثلة التعقيب القرآني ما نراه في قوله تعالى في سورة يس: ( وَءَايَةٌ لَهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ ﴿ ) .

يقول الزركشي (ت 794 هـ): "من كان حافظاً لهذه السورة ، متيقظاً المن مقاطع فواصلها على النون المردفة ، وتسمع في صدر الآية: (وَءَايَةُ لَلَي مقاطع فواصلها على النون المردفة ، وتسمع في صدر الآية: (وَءَايَةُ لَم الله مُ اللّه مُ اللّه مُ اللّه مُ اللّه من انسلخ النهار عن ليله أظلمَ ما دامت تلك الحال " (2) .

فهذه الآية على معنى التوشيح الكائن في لفظة الفاصلة ( مظلمون ) لأنّ سياق الآية يؤدي إليها جملة وتفصيلاً عير أنّ لفظة الفاصلة تحتمل أن تُحَمَّل بزخم سياقي يتولد من مسار الدلالة في الآية ، وهذا ما نحاول تبيانه كما يلي :



- 51 -

<sup>1 -</sup> التنوخي ، الأقصى القريب ، 80 .

<sup>2 -</sup> الزركشي ، البرهان ، 1 / 95 . – وينظر : - ابن أبي الإصبع ، بديع القرآن ، 91 .

وتأسيساً على الشكل السابق فإن غياب أحد الطرفين ؛ ( الليل والنهار ) يعني حضور الآخر ، ولما جاءت الاستعارة في لفظة (نسلخ) حسنن عدّ الليل ( ظاهراً ) والنهار ( مختفياً ) ، واختفاء النهار يعني الإظلام الذي هو صفة أصيلة لليل ، ولذا كان طبيعياً أن يكون التعقيب القرآني في نهاية الآية لفظة مناسبة لهذا السياق الدلالي فجاءت كلمة (مظلمون) .

يقول الزنجاني (ت 660 هـ): "المستعارك (ظهور النهار) من (ظلمة الليل)، والمستعار منه ؛ ظهور المسلوخ عن جلاته والجامع ؛ تربّب أحدهما على الآخر "(1).

ولذا جاءت الفاصلة (الموشّحة) تعقيباً ضرورياً استلزمه سياق الآية النصى.

\* ومن الأمثلة أيضاً ما نلمسه في قوله تعالى من سورة النمل: (وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي تَمُرُّ مَرَّ ٱلسَّحَابِ صَنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِي أَتَّقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ﴾.

يقول التنوخي: "لمّا كانت الجبال ثُرَى جامدة وهي تمر مر السحاب لسرعة حركتها ،وهي لا تُرَى ، كان ذلك أمراً عظيماً تَحَار فيه العقول ، وكّد بقوله تعالى: (صنع الله) ، ثم وصنف نفسه بأنه المتقن لكلّ شيء "(2).

فحدث في الآية تعقيبات هي:

الأول: تعقيب التمام في وصف الأمر الذي تحار فيه العقول؛ وهو دورات الأرض في سرعة السحاب، مع أننا لا ندرك ذلك. فكانت الإشارة بأنّ هذا

- 52 -

<sup>1 -</sup> الزنجاني ، معيار النظار ، 35 . وينظر : - الطوفي ، الإكسير في التفسير ، 151 .

<sup>2 -</sup> التنوخي ، الأقصى القريب ، 80 .

من صنع الله ، ثمّ جاءت التعقيبة بقوله تعالى : (صنع الله ) ردّاً على ادعاء المنكرين لذلك .

والثاني : وصف هذا الصنع بأنه خاص بالله سبحانه وتعالى وحده ، فجاءت التعقيبة احتياطاً لدفع توهم الظان بنقصان هذا الصنع وذلك بقوله تعالى : (ٱلَّذِيَ أُتَّقَنَ كُلَّ شَيْءٍ) إيغالاً بالاحتياط .

والثالث: التعقيب الدلالي لما مر من إثبات القدرة على الصنع ، ثمّ إثبات الإتقان للصانع ، وهذا لا بدّ أن يتواشج مع دلالة العلم والخبرة بالمصنوع كله من جمادات وأحياء ، ولذا جاءت التعقيبة في هذا الإطار بقوله تعالى: (إِنَّهُ م خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ) في سياق التوكيد (بإنّ).

ويرى الطوفي (ت 716 هـ) أن " التعقيب بالمصدر ( صُنْع ) هذا إشارة إلى تعظيم شأنه ، كأنه قال : انظروا صنع الله ما أعظمه " (1) .

\* ومن الأمثلة أيضاً قوله تعالى في سورة البقرة : (أُوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشَّتَرُوُا الضَّلَالَةَ بِٱلْهُدَىٰ فَمَا رَبِحَت تِّجِرَتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ .

فقد تمّ المعنى عند قوله تعالى: (فَمَا رَبِحَت تَجِّرَتُهُمْ) لكنّه سبحانه وتعالى عقب على ذلك بقوله: (وَمَا كَانُواْ مُهُتَدِينَ) نافياً عنهم طريق الهداية والاهتداء يقول الزمخشري (ت 528 هـ): "لمّا ذكر سبحانه الشراء أتبعه ما يشاكله ويواخيه ، وما يكمل ويتمّ المعنى بانضمامه إليه ، تمثيلاً لخسار هم وتصويراً لحقيقته . فإن قلت : فما معنى قوله : (فَمَا رَبِحَت جِّرَتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ) ؟ قلت : معناه أنّ الذي يطلبه التجار في متصرفاتهم شيئان : رأس المال والربح . وهؤلاء قد أضاعوا الطلبتين معا ، لأنّ رأس مالهم كان هو الهدى ، فلم يبق لهم مع الضلالة ، وحين لم يبق في أيديهم إلا

<sup>1 -</sup> الطوفي ، الإكسير في التفسير ، 244 .

الضلالة لم يوصفوا بإصابة الربح ، وإن ظفروا بما ظفروا به من الأغراض الدنيوية ، لأنّ الضّالّ خاسر دامر ، ولأنّه لا يقال لمن لم يسلم له رأس ماله : قد ربح ، (وَمَا كَانُواْ مُهّتَدِير ) لطرق التجارة ، كما يكون التجار المتصرفون العالمون بما يُرْبَح فيه " (1) .

فنفى بالتعقيب صفة الربح عنهم تماماً ، لأنهم خسروا ما لديهم من سبل للهداية ، ولذا عبّر بالاسم (مهتدين) دلالة على ثبات الصفة فيهم ، وعدم زوالها ، بخلاف لو كان عبّر بالفعل (وما اهتدوا) أو (وما يهتدون).

تلك هي أهم الفروق الدلالية والنصية والجمالية بين الفاصلة والتعقيبات القرآنية ، وضحت من خلال العرض ، واتضحت بها الحدود الدقيقة بين اللونين من خلال السياقات القرآنية .

<sup>1 -</sup> الزمخشري ، الكشاف ، 1 / 71 .

# (المبحث (الرابع: أَقْسَامُ (التَّعْقِيبَات (القُرْآنِيّة

التعقيبة القرآنية أحد أوجه التناسب المعنوي واللفظي في القرآن الكريم، وهذا اللون من التناسب يجمع بين وفائين:

الأول: وفاء بحق المعنى المتولد من كون التعقيبة هي ختام السياق النصي والدلالي في الآية.

والثاني: وفاء بحق الإيقاع النابع من بناء الفواصل على حرف روي متحد أو متقارب المخرج الصوتي، وقد ينبع هذا الإيقاع من اتفاق الفواصل في شكل البناء الصرفي أو غير ذلك.

ومراعاة لهذا الوجه من التناسب وردت بعض الإشارات للتعقيبات القرآنية في كتب التفسير ومؤلفات الباحثين في صور الجمال القرآني ، فبحثوا شذرات منها بصورة إجمالية ، خاصة عند الحديث عن متشابهات القرآن الكريم ، مثلما نجد في كتب المتشابهات للخطيب الإسكافي ، وابن الزبير الغرناطي ، والكرماني ، وابن جماعة ، والأنصاري ، والبقاعي .

\* فمن أمثلة ذلك ما نلمسه من تخريج جمالي عند علماء المتشابهات القرآنية لسياق التشابه في قوله تعالى في سورة النساء: (إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا عَظِيمًا عَظِيمًا عَظِيمًا

وقوله في سورة النساء أيضاً: (إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ دُولِهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا دُونَ دُولِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا دُونَ دُولِكَ إِلَكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

إذ يرى الإسكافي (ت 420 هـ) أنّ الإتباع بهذا التعقيب لكل آية مناسب تماماً لحال كل فريق نزلت فيه كلّ آية . فالتعقيب هنا على مناسبة القول لحال المخاطب به . يقول : " أما إتباع الأول (فَقَد النّبي من الكتاب الذي معهم ، أريد بالآية الأولى قوم عرفوا صحة نبوة النبي من الكتاب الذي معهم ، وافتروا ما لم يكن عندهم ، فكان كفرهم من هذا الوجه الذي أضلوا به أتباعهم . وأما إتباع الثاني (فقد ضلوا ضلالاً بعيداً) فلأنّ من أريد به مشركوا العرب ، وهم لم يتعلقوا بما لديهم ، ولا كتاب في أيديهم فيرجعوا إليه فيما يتشككون فيه . فقد بعدوا عن الرشد ، وضلوا أتمّ الضلالات . فاقتضى المعنيّون بالأول ما ذكره الله تعالى ، والمعنيّون بالثاني ما أتبعه إيّاه " (1) .

فالتخريج لفن التعقيبات هذا على مراعاة حال المتلقي للنص ، فالمتلقي في الآية الأولى هم أهل الكتاب وما أضافوه من افتراءات لنص الكتاب المقدّس من عند أنفسهم ، فناسب ذلك التعقيب بالافتراء ، والحكم عليهم بالإثم العظيم . والمتلقي في الآية الثانية هم أهل مكة الأميين الذي اعتمدوا على عقلهم البدائي في الحكم على النص الإلهي ، ومن ثم قادهم العقل المعاند إلى الضلال ، ولذا ناسب ذلك التعقيب بذكر الضلال لما هم عليه من عناد وجحود .

أمّا الكرماني (ت بعد 500 هـ) فيرى في اختلاف التعقيبين أمراً مناسباً لاختلاف المحدّث عنه تبعاً لدرجة الضلال الملابسة له من حيث القلة والكثرة . يقول: "ختم الآية مرة بقوله: (فَقَدِ ٱفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا) ، ومرة بقوله:

- 57 -

<sup>1 -</sup> الخطيب الإسكافي ، درة التنزيل وغرة التأويل ، 1 / 408 .

(فقد ضلوا ضلالاً بعيداً ) ، لأنّ الأول في اليهود ؛ وهم الذين افتروا على الله ما ليس في كتابهم والثاني نزل في الكفار ، ولم يكن لهم كتاب ، فكان ضلالهم أشدّ " (1)

ويعقب ابن الزبير الغرناطي (ت 708 هـ) على التعقيب في الآيتين لبيان الحكمة في اختلاف التعقيبة في كل نهاية كل آية . فيرى :

أنّ الآية الأولى سبقت بذكر أهل الكتاب واعتدائهم وتحريفهم ، وأوضحت عن كذبهم وافترائهم ، فناسب هذا السياق ذكر الافتراء في ختام هذه الآية .

أما الآية الثانية فلم يقع فيها ذكر تحريف ولا افتراء ، وإنما ذكر منافقي أيام الرسول صلى الله عليه وسلم ، فناسب ذلك ما بني عليه من ذكر الضلال (2) .

فالأمر الحاكم لاختلاف التعقيب في كل آية هو التناسب الدلالي والنصبي لسياق الآية التي يأتي فيها هذا التعقيب

ويوجّه السمين الحلبي (ت 756 هـ) النظر إلى كون كل تعقيبة تناسب سياق المقام للآية التي تحويها ، وتناسب في الوقت نفسه مقام المحدّث عنه ( المتلقى ) للنص . يقول : " خُتمت تيك بقوله : ( فقد افترى )، و هذه بقوله : ( فقد ضلَّ ) لأنَّ ذلك في غاية المناسبة، فإن الأولى في شأن أهل الكتاب من أنه عندهم علمٌ بصحة ثبوته، وأنّ شريعتَه ناسخة لجميع الشرائع، ومع ذلك فقد كابروا في ذلك فافتروا على الله تعالى، وهذه في شأن قومٍ مشركين غير

2 - ابن الزبير الغرناطي ، ملاك التأويل ، 1 / 347 . وينظر : الأنصاري ، فتح الرحمن ، 66.

<sup>1 -</sup> الكرماني ، البرهان في توجيه متشابه القرآن ، 140 .

أهل كتابٍ ولا علم فناسب وصفهم بالضلال، وأيضاً فقد تقدَّم ذكر الهدى وهو ضدتُ الضلال " (1)

ويلمح البقاعي (ت 885 هـ) في سياق اختلاف التعقيبتين اختلاف الحال من حيث العلم والجهل ، فاليهود أهل علم ومع ذلك لم ينفعهم هذا العلم لأنهم بدّلوا وحرفوا فناسبهم الحكم عليهم بالإثم العظيم . أما الكفار من قريش فهم أميّون ليس لهم نصيب كبير من العلم ، بل الجهل فيهم طامّ ، فناسب ذلك الحكم عليهم بالضلال لتركهم العلم . يقول : "طوى مقدمة الافتراء الذي هو تعمّد الكذب، وذكر مقدمة الضلال، لأن معظم السياق للعرب أهل الأوثان والجهل فيهم فاش، بخلاف ما مضى لأهل الكتاب فإن كفرهم عن علم فهو تعمّد للكذب " (2)

\* ومن ذلك أيضاً ما نلمسه من تخريجات جمالية لسياق التعقيب في قوله تعالى في سورة القصص: (قُلُ أَرَءَيْتُمْ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلْيَلَ مَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِضِيَآءٍ أَفَلَا مَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهُ عَلَيْكُم بِضِيَآءٍ أَفَلَا تَسْمَعُونَ فَي قُلُ أَرَءَيْتُمْ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلنَّهُ مَلَ إِلَكُ عَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا يَوْمِرُونَ فِيهِ أَفَلَا تَبْمُرُونَ فِيهِ أَفَلَا تَبْمُونَ ) . إذ خُتِمَت كلّ آية من الآيتين بتعقيبة يجب إيضاح وجه التناسب فيها . ففي الآية الأولى ختمت بقوله تعالى : (أَفَلَا تَسْمَعُونَ ) مناسبة

<sup>1 -</sup> السمين الحلبي ، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون ، 5 / 112 .

<sup>2 -</sup> البقاعي ، نظم الدرر في تناسب الأيات والسور ، 2 / 218 .

للحديث عن الليل . وفي الآية الثانية ختمت بقوله تعالى : (أَفَلَا تُبْصِرُونَ ) مناسبة للحديث عن النهار ، فكيف يفسر هذا ؟

يقول ابن الزبير: " ( أفلا تسمعون ) مناسب للمدرك ليلاً ، إذ الليل حائل دون المبصرات وجيء مع ذكر النهار بما يناسب فقيل: ( أفلا تبصرون ) لأنّ المبصرات تُدْرك نهاراً ، ولا تدرك ليلاً " (1).

و على اعتماد هذا التخريج لمثل هذا اللون من التناسب جمع من المفسرين والبلاغيين (2) .

ومن خلال مطالعة المؤلفات التي عرضت لمثل هذا اللون من التناسب وجدنا أنها تدور على محورين هما:

الأول: عقد المؤلّف لبيان الاختلاف الحادث بين الآيات المتشابهات في القرآن الكريم، من حيث اختلاف السياقات الداخلية، أو نهايات الآيات. وذلك مثل:

- درة التنزيل وغرة التأويل للخطيب الإسكافي (ت 420 هـ).
- البرهان في توجيه متشابه القرآن للكرماني (ت بعد 500 هـ).
  - ملاك التأويل لابن الزبير الغرناطي (ت 708 هـ).
- كشف المعاني في المتشابه من المثاني لابن جماعة (ت 733 هـ).
- فتح الرحمن بكشف ما يلتبس في آي القرآن للأنصاري (ت 926 هـ).

- 60 -

<sup>1 -</sup> ابن الزبير ، ملاك التأويل ، 2 / 910 .

والثاني: تناول الآيات التي بها نماذج للتذييل القرآني في الآيات ، والبحث عن جماليات هذا التذييل ، وسياقات الفواصل القرآنية ، وذلك في كتب التفسير العامة ، إذ لم تفرد ظاهرة التعقيب بمؤلف خاص مستقل.

وعليه ومن خلال معاودة النظر في القرآن الكريم ، وفي كتب التفسير ، وكتب التعقيب وكتب الإعجاز القرآني والبلاغي ، فقد أمكننا تلمّس نوعين من التعقيب القرآني هما :

الأول : نوع يقع في نهايات الآيات ، وهذا كثير .

والثاني: نوع يقع في ختام القصص القرآني تعقيباً عليها ، وهو قليل إلى حدّ ما . ونحاول تفصيل القول في كل نوع فيما يأتي .

# النوع الأول: التعقيبات على الآيات

نلمس في سياق القرآن الكريم توظيفاً جمالياً لفن التعقيب على الآيات من خلال تأمل نهاياتها النصية (الفواصل) أو ما يشبه النهايات ( التعقيبات ) أي ما فوق الفاصلة . وهذه التعقيبات يُلْحَظ في توظيفها جملة من ألوان التناسب المعنوي والجمالي والإيقاعي .

كما أنّ هذه التعقيبات تتنوع في السياق القرآني من سورة إلى سورة ، بل وداخل السورة الواحدة نفسها ، تبعاً لاختلاف السياق الدلالي والنصي في تلك السورة .

وبتأمل السياق التعقيبية وجدنا شكلين من أشكال التعقيب في هذا النوع: الشكل الأول: ما نلحظه من تكرارات كاملة في سورة بعينها بعد كل آية، كما في:

- \* سورة القمر من تكرار قوله تعالى : (فَكَيْفَكَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ) في ( 4 آيات ) .
- \* سورة الرحمن من تكرار قوله تعالى : ( فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ) في ( 31 آية ).
- \* سورة المرسلات من تكرار قوله تعالى : (وَيُلُّ يَوْمَبِنِ لِلْمُكَذِّبِينَ) في ( 10 آيات ) .

وغير ذلك من تكرارات الآيات في النص القرآني .

والشكل الثاني: ما يتنوع التعقيب فيه من آية إلى آية بلا تكرار ، وهو أعم من الشكل الأول.

ونفصل الحديث عن كلّ شكل فيما يأتى .

## الشكل الأول: التعقيب بالتكرار

يلجأ المتكلم إلى تكرار الجملة قصداً لمعان يريدها ويبغيها من ذلك التكرار ، هذه القصدية تستند في جمالياتها إلى رد فعل المتلقي وقدرته على إدراك مزية هذا التكرار أينما وُجد . كما أنها تتكئ في مقصودها على نسج كلام المُبْدع لأنه الموجه الأهم لهذا التكرار . ولذا فتوظيف التكرار في سياق التراكيب لا بد من اعتماده نسقا معيناً من أنساق التعبير من ناحية ، ثم بيان أغراض هذا التعبير بهذا النسق من ناحية أخرى ، وذلك من حيث مقصدية هذا التكرار . والحديث عن التكرار في سياقات التراكيب يتخذ عدة صور في سياق النص القرآني منها :

## تكرار الجملة:

تتكرر الجمل في القرآن الكريم على صورتين هما:

أ- التكرار التام المتماثل: أي تكرار الجملة كما هي بلا تغيير في مركباتها التكوينية. وعليه قوله تعالى: ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ وهي جملة فعلية تكررت كما هي في سورة الرحمن في ( 31 إحدى وثلاثين آية ).

ب - التكرار غير التام: أي تكرار الجملة مع تغيير بنيتها التركيبية. كما في قوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأُوْتَادِ ﴿ وَمَادُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَبُ لَعَيْكَةٍ أُوْلَتِهِكَ ٱلْأَحْزَابُ ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا صَحَبُ لَعَيْكَةٍ أُوْلَتِهِكَ ٱلْأَحْزَابُ ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا صَحَبُ لَعَيْكَةٍ أُوْلَتِهِكَ ٱلْأَحْزَابُ ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا صَحَدَبُ لَعَيْكَ أَوْلَتِهِكَ ٱلْأَحْزَابُ ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا صَحَدَبُ لَعَيْكَ أَوْلَتُهِكَ التكذيب الدال على التكذيب مع تنويع صور هذا التركيب.

ونفصل القول في تكرار الجمل من حيث اسميتها أو فعليتها كما يلي :

## 1- تكرار الجملة الاسمية:

<sup>1 -</sup> سورة ص : الأيات من ( 12 – 14 ) .

أَءِلَكُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ أَمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَتِ ٱلْبَرِّ وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِّينَح بُشَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ وَ أَا عِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ تَعَلَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ أَمَّن يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن تَعَلَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ أَمَّن يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْزُقُكُم مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَءِلَكُ مَّ ٱللَّهِ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَنكُمْ إِن كُنتُمْ صَيدِقِينَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ قُلْ هَاتُواْ بُرُهَنكُمْ إِن كُنتُمْ صَيدِقِينَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللِهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللّهُ اللللّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ ا

فقد كرر الجملة الاسمية (أله مع الله) المكونة من: (همزة الاستفهام + المبتدأ النكرة (إله) + الخبر شبه الجملة ؛ الجار والمجرور (مع الله) ، في خمسة مواضع متتالية في هذه الآيات. يقول أبو حيان في هذا التكرار الجملي: " اعتقب كل واحدة من هذه الجمل قوله تعالى (مع الله بل) على سبيل التوكيد والتقرير أنه لا إله إلا هو تعالى " (2).

فقد ذكر على هذا على سبيل الإنعام على العباد في معرض المحاجاة ، فذكر خلق السماوات والأرض ، وإنـزال الماء من السماء ، وإنبات الحدائق والأشجار ، وشق الأنهار ، وخلق الجبال والبحار ، وإجابة الدعاء ، وإرسال الرياح ، وبدء الخلق وإفنائه ثم بعثه من جديد . وفي هذه المحاجاة يكون السؤال التهكمي : أإله مع الله يفعل مثل هذه الأفعال ؟! والإجابة بالتأكيد : لا . ولذا كان تعقيب هذه الجمل بحرف الإضراب (بل) دلالة على كذب دعواهم ، وفساد ما ذهبوا إليه .

 $_{1}$  - سورة النمل : الآيات من ( 60-64 ) .

<sup>2 -</sup> أبو حيان ، البحر المحيط ، 9 / 197 .

ويربط الكرماني تكرار هذه الجملة في خمس آيات على التوالي بما يليها من ختام وتعقيب لكل آية منها . يقول : " قوله تعالى : (أُءِلَهُ مَّعَ ٱللهِ) في خمس آيات على التوالي ، ختم الأولى بقوله : (بَلُ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ) ، ثم قال : (بَلُ أُكُمُ مُ لَا يَعْلَمُونَ) ، ثم قال : (قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ) ، ثم قال : (تَعلَى ٱللهُ عَمَّا يُشَرِكُونَ) ، ثم قال : (هَاتُوا أُ بُرهَ هَانَكُمْ إِن كُنتُمْ مَ قال : (عَللَم اللهُ عَمَّا يُشَرِكُونَ) ، ثم قال : (هَاتُوا أُ بُرهَ هَانَكُمْ إِن كُنتُمْ عَمَّا يُشَرِكُونَ) ، ثم قال : (عَالمَ اللهُ عَمَّا يُشَرِكُونَ) ، ثم الميعلموا ، ولو صَعلوا من الحق ، ثم لم يعلموا ، ولو علموا لما عدلوا ، ثم لم يتذكروا فيعلموا بالنظر والاستدلال ، فأشركوا من غير حجة وبرهان ، قل لهم يا محمد (هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين ) " (أ) .

فهو يسير مع الاستدلال بالعقل على الله من خلال النظر في خواتيم الآيات ، وربطها بهذا الاستدلال .

\* ومنه قوله تعالى: ﴿ وَيُلُّ يُومَ مِنْ لِلْمُكَدِّبِينَ ﴾ (2) ، التي تكررت في (10 عشر آيات) ، والتكرار هنا وارد بعد ذكر كل أمر عظيم من أمور الدنيا والآخرة ، إذ يفيد هذا الوعيد للمكذبين الدلالة على التخويف والتهديد الذي ترجف منه القلوب . يقول الكرماني في تعليل هذا التكرار للجملة الاسمية : " لأن كل واحدة منها دُكِرَت عقيب آية غير الأولى ، فلا يكون تكرارا مستهجنا ، ولو لم يكرر كان متوعدا على بعض دون بعض " (3) .

1 - الكرماني ، البرهان في توجيه متشابه القرآن ، 260 .

- 65 -

<sup>3 -</sup> الكرماني ، البرهان في توجيه متشابه القرآن ، 320 .

ويرى الطوفي أن التكرار لهذه الجملة الاسمية في السورة من قبيل التكرار الذي فائدته " تحقيق وقوع الويل بهم ، وتأكده ، تحذيراً من التكذيب ، وتنفيراً منه ، أو زجراً " (1) .

أما الرازي (ت 606 هـ) فيرى أن إعادة الجملة الاسمية ضروري " لأنه ذكر ذلك عند قصص مختلفة ، فلم يعد تكراراً (مستقبحاً) لأنه أراد بما ذكره أو لأ (ويل يومئذ للمكذبين) بهذه القصة ، ثم لما أعاد قصة أخرى ذكر مثله على هذا الحدّ ، ولما اختلفت الفائدة خرج عن أن يكون تكراراً " (2).

\* ومنه قوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَكَانَ عَذَابِي وَنُذُرٍ ﴾ التي تكررت في ( 4 أربع آيات ) هي (16–18–21) (3) . يقول الكرماني في تعليل تكرار هذه الجملة الاسمية ، بأن هذا التكرار: "ختم به قصة نوح وعاد وثمود ولوط لما في كل واحدة منها من التخويف والتحذير ، وما حلّ بهم " (4) .

فالتكرار هنا على تبيان دلالة التخويف مما حلّ بالأمم السابقة لما كفروا ، ثم التحذير من إمكانية وقوع مثل هذا العذاب لمن يجدد هذا الفعل التكفيري ، أو يجحد الإيمان بالله تعالى .

#### 2- تكرار الجملة الفعلية:

الجملة الفعلية أكثر تكراراً من الجملة الاسمية في العربية ، وهذه الكثرة ربما تعود إلى أن الفعلية تعبّر عن الحدث غالباً ، والحدث يتسم بالتكرار ، ويذكر إسرائيل ولفنسون أن " اللغات السامية في الحقيقة تعتمد على الجمل

- 66 -

<sup>1 -</sup> الطوفي ، الإكسير ، 277 .

<sup>2 -</sup> الرازي ، نهاية الإيجاز ، 389 .

<sup>3 -</sup> محمد فؤاد عبد الباقي ، المعجم المفهرس ، 559

<sup>4 -</sup> الكرماني ، البرهان ، 305 .

الفعلية أكثر من اعتمادها على الاسمية فالفعل في اللغات السامية هو كل شيء ، فمنه تتكون الجملة ، ولم يخضع الفعل للاسم والضمير ، بل نجد الضمير مسنداً إلى الفعل ، ومرتبطاً به ارتباطاً وثيقاً " (1) .

والتكرار بالجملة الفعلية إنما هو تكرار للحدث مرتبطاً بالزمنية التي يتحقق فيها وبها ، وبذلك فهذا التكرار الفعلي يتكئ في مقصده الأهم على ملابسات الزمن بالحدث ، ثم التدرج إلى الاستفادة السياقية لهذا التعاضد النصي من خلال الإلحاح على بنية التكرار في هذا السياق.

\* ومن أبرز مظاهر التكرار للجمل الفعلية في القرآن قوله تعالى : ﴿ فَبِأًى ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ التي تكررت في (31 واحد وثلاثين آية) من سورة الرحمن (2) والجملة هنا فعلية تقدمت متعلقاتها (الجار والمجرور) على الفعل يقول المرتضى: "أما التكرار في سورة الرحمن فإنما حَسُنَ للتقرير بالنعم المختلفة المتعددة ، فكلما ذكر نعمة أنعم بها قرر عليها ، ووبّخ على التكذيب بها " (3) .

وملمح التكرار هذا لتعدد النعم هو الذي هيمن على تفكير أهل البلاغة لتحليل التكرار في هذه السورة. يقول العسكري: "كرر الله عزّ وجلّ في سورة الرحمن قوله: (فَبِأَى ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَذّبانِ)، وذلك أنه عدّد فيها نعماءه، وادّكر عباده ألاءه، ونبههم على قدرها وقدرته عليها، ولطفه فيها، وجعلها فاصلة بين كل نعمة ليُعرف موضع ما أسداه إليهم فيها "(4).

- 67 -

<sup>1 -</sup> إسرائيل ولفنسون ، تاريخ اللغات السامية ، 15 .

<sup>2 -</sup> محمد فؤاد عبد الباقي ، المعجم المفهرس ، 704 .

<sup>3 -</sup> المرتضى ، غرر الفوائد ودرر القلائد ، 1 / 123 .

<sup>4 -</sup> العسكري ، كتاب الصناعتين ، 194 . وينظر : عبد الجبار الأسد أبادي ، تنزيه القرآن عن المطاعن ، 409 . - الكرماني ، البرهان في توجيه متشابه القرآن ، 306 .

ويرى د. عبد الملك مرتاض أن "تكرار هذه الآية يعكس خصوصية الأمر، أو الاحتفاء به ، أو توكيده ، أو الرغبة إليه ، أو الحنق عليه ، أو الرضا عنه كما أن التكر إن استطاع أن يُكيِّف سطح الخطاب في هذه السورة ، ويؤثر في طبيعة بنائه ، و هندسة معمارية نسجه ، إضافة إلى أنه منح هذه السورة العروس شيئاً من التمكن والثبات للإيقاع الذي يقوم عليه المقطع (أن) " (1).

كما أن تكرار هذه الجملة الفعلية يتوزع في السورة على أربعة أقسام هي: الأول: الآيات من (13-30) ، وهو على تعداد نعم الله في الخلق ، وتكررت (8 ثمانی مرات).

والثاني: الآيات من (31-45) ، ويدور على ذكر العذاب بالنار ، وتكررت الآية ف (7 سبع مرات) .

والثالث: الآيات من (46-61)، وهو على بيان نعم الآخرة كالجنة ، وتكررت (8 ثمانی مرات).

والرابع: الآيات من (62-78) ، ويدور على ذكر الجنتين ، وتكررت الآية (8 ثمانی مرات).

يقول د. أحمد بدوي: "لعل في هذا السؤال (فَبأَى ءَالآءِ رَبُّكُمَا تُكَذّبان) المتكرر ما يثير في نفس سامعيه اليقين بأنه ليس من الصواب نكران نعم تكررت ، وألاء توالت " (2).

2 - د. أحمد بدوى ، من بلاغة القرآن ، 153 .

<sup>1-</sup>د. عبد الملك مرتاض ، نظام الخطاب القرآني ، 328.

وهكذا يسهم تكرار الجملة الفعلية في سورة الرحمن في إفادة الكثير من الدلالات والمعاني في نسيج السورة ، كما أنه انعقد على إفادة التجدد الحدوثي ، وارتباطه بالزمنية المطلقة في هذه العطاءات والنعم .

\* ومن ذلك قوله تعالى في سورة آل عمران: ﴿ لاَ يَتَّخِذِ ٱلْمُؤُمِنُونَ اللّهُ مِن يُفَعِلُ ذَالِكَ فَلَيْسَ مِن اللّهِ فَي شَيْءٍ إِلّا أَن تَتَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَلَةً ويُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ وَ وَإِلَى اللّهِ فَي شَيْءٍ إِلّا أَن تَتَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَلَةً ويُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ وَ وَإِلَى اللّهِ اللّهُ اللّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبَدُوهُ يَعْلَمْهُ اللّهُ اللّهُ وَيَعْلَمُهُ اللّهُ وَيَعْلَمُهُ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَيَعْلَمُهُ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللّهُ عَلَىٰ كُلّ شَيءٍ قَدِيرٌ هَوَ يَعْلَمُهُ اللّهُ نَفْسَهُ وَاللّهُ عَلَىٰ كُلّ شَيءٍ عَلَىٰ عَلَيْ اللّهُ نَفْسَهُ وَاللّهُ سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ أَمَنًا بَعِيدًا وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ وَ وَاللّهُ مَا فِي اللّهُ نَفْسَهُ وَ أَمَنَا بَعِيدًا وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ وَ اللّهُ نَفْسَهُ وَاللّهُ مِن عَيْر وَعُ وَلَا بَعِيدًا قَوْمَ وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ وَ اللّهُ نَفْسَهُ وَاللّهُ مَا فِي اللّهُ نَفْسَهُ وَ اللّهُ نَفْسَهُ وَ اللّهُ نَفْسَهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الل

يقول أبو السعود (ت 983 هـ): " (وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُم) تكرير لما سبق ، وإعادة له ، لكن لا للتأكيد فقط ، بل لإفادة ما يفيده قوله عز وجل: (وَٱللَّهُ رَءُوفٌ بِٱلْعِبَادِ) من أن تحذيره تعالى من رأفته بهم ، ورحمته الواسعة ، أو أن رأفته بهم لا تمنع تحقيق ما حذر هموه من عقابه ، وأن تحذيره ليس مبنياً على تناسى صفة الرأفة ، بل هو متحقق مع تحققها أيضاً " (2).

. ( 30-28 ) من ( الآيات من ( 30-28 ) .

- 69 -

<sup>2 -</sup> أبو السعود ، إرشاد ذوي العقل السليم، 1 / 197 .

ويفند الكرماني هذا التكرار بقوله: "كرره مرتين لأنه وعيد عطف عليه وعيد آخر في الآية الأولى، فإن قوله: (وَإِلَى ٱللّهِ ٱلْمَصِيرُ) معناه: مصيركم إلى الله، والعذاب معدّ لديه، فاستدركه في الآية الثانية بوعد، وهو قوله تعالى: (وَٱللّهُ رَءُوفُ بِٱلْعِبَادِ). والرأفة أشد من الرحمة. وقيل: من رأفته تحذيره "(1).

\* ومن الأمثلة أيضاً قوله تعالى: ﴿ فَقُتِلَ كَيْفَ قَدْرَ ﴾ وهما جملتان قَدْرَ ﴿ وَ قَتْلَ كَيْفَ قَدْرَ ﴾ وهما جملتان وحملة ( قُتْلَ ) وجملة ( قُتْلَ ) وجملة ( قُتْلَ ) وجملة ( قُتْرَ ) ، في سياق وصف الوليد بن المغيرة ، وبيان حاله حين سمع القرآن من المصطفى ﴿ يقول أبو السعود في بيان جمالية هذا التكرار للجملتين الفعليتين : " ثناء عليه بطرق الاستهزاء به ، أو حكاية لما كرروه من قولهم : (قتل كيف قدر ) تهكماً به ، وبإعجابهم بتقديره ، واستعظامهم لقوله " ( قال كيف قدر ) تهكماً به ، وبإعجابهم بتقديره ،

ويحلل الألوسي (ت 1270 هـ) هذا التكرار بقوله: "تكرير للمبالغة كما هو معتاد من أعجب غاية الإعجاب. والعطف يتم للدلالة على تفاوت الرتبة، وأن الثانية أبلغ من الأولى، فكأنه قيل: قُتِلَ بنوع ما من القتل، لا بل قُتِلَ بأشده وأشده، ولذا ساغ العطف فيه مع أنه تأكيد " (4). فالتكرار في هذا الموضع للجملتين الفعليتين قائم على دلالة المبالغة في الجزاء الشنيع لهذا الكافر المعاند.

هكذا يكون تكرار الجملة الفعلية موظفاً بدقة في سياقات النص القرآني على إرادة ما يستفاد من التعبير بهذه الفعلية من تجدد حدوث الفعل،

- 70 -

<sup>1 -</sup> الكرماني ، البرهان ، 129 .

<sup>2 -</sup> سورة المدثر: الآيتان رقم ( 19 ، 20 ) .

<sup>3 -</sup> أبو السعود ، إرشاد ذوى العقل السليم، 9 / 128.

<sup>4 -</sup> الألوسي ، روح المعاني ، 10 / 206 .

وارتباطه بالزمنية التي تحويه ، وتسمح بتجدده ، ثم الارتباط بسياقات الآية ، ونسيج السورة كلها وهذا التكرار تنعقد مقصديته على إيضاح الجانب الإيقاعي في السياق القرآني من ناحية ، ثم بيان الانسجام والتماسك النصي والدلالي لهذه التكرارات القرآنية .

و هكذا فإن التعقيب القرآني بالتكرار له مقصدية جمالية إيقاعية ونصية في سياق الآيات التي يذكر فيها كما لمسنا.

## الشكل الثاني: التعقيب غير التكراري

يتكئ هذا اللون من التعقيب القرآني على فنية التنوع من آية لأخرى ، ومن نمط تعبيري لآخر في سياق التركيب القرآني . وهذا التنوع في إيراد التعقيبات نمط فريد من ألوان البناء في السياق القرآني. ولذا فالحكم على هذا الشكل من التعقيبات بأنه الأكثر وفرة أمر مقبول لأنه كذلك بالفعل .

ويدخل في هذا اللون من التعقيب إيراد أسماء الله الحسنى بصورة ثنائية في نهايات الآيات. فقد تنوعت صور التعبير بهذه الأسماء في السياق التعقيبي، وختمت بها آيات عديدة في صورة بنائية فريدة تتمثل في ازدواج كل اسمين منها معاً حتى التلازم، فلا نكاد نرى اسماً منهما إلا وندرك الآخر بداهة في أي سياق.

ويلاحظ بتأمل سياقات التعقيب بالأسماء الحسني بعض الأمور:

- \* الغالب في التعبير بالأسماء الحسنى في التعقيب القرآني أن يتم ختم التعقيب باسمين حسنيين متجاورين ومتماثلين في الوزن الصرفي وأكثره على (فعيل) مثل: (حكيم عليم سميع بصير عليم قدير، عزيز حكيم).
- \* قد تأتي هذه الأسماء على أوزان صرفية أخرى مثل (فاعل) مثل: (شاكر واسع) ، وصيغة (فعّال) مثل: (توّاب عقار).

\* في بعض السياقات القرآنية يرد التعقيب باسم واحد على وجه الإطلاق والتعميم ، فيكون ذلك لبيان مطلق القدرة ، أو مطلق العلم مثل : (على كل شيء قدير) ، و (بكل شيء عليم).

ويرى د. أحمد أبو زيد " أنّ التعقيبات بالصفات الإلهية يكثر في ختام الآيات التي تتضمن أحكاماً وحدوداً وتكاليف شرعية ، ولعلّ المقصود من ذلك على العموم هو التذكير دوماً بأنّ الذي شرع تلك الأحكام ، وأقام تلك الحدود والتكاليف عليم بمصالح العباد ، حكيم فيما يشرع ويكلف ، رقيب لا يخفى عليه شيء " (1).

وقلما يرد اسم من الأسماء الحسنى في سياق التعقيب القرآني بصورة منفردة ، بل دائماً ما يرد بصورة مزدوجة ومتواشجة مع غيره من الأسماء . فمثلاً في سورة النساء ورد اسم الله تعالى (الرحيم) في الفواصل في (11 إحدى عشرة آية) تنوعت كما يلى :

أ - ورد مرة واحدة بصورة مفردة في قوله تعالى: (إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا عَلَى ).

ب - ورد مقترناً باسم الله الجليل ( التوّاب ) في الآيتين رقم ( 17 ، 64 ) . ج - ورد مقترناً باسم الله الجليل ( الغفور ) في الآيات ( 23 ، 25 ، 96 ، 96 ، 100 ، 106 ، 100 ، 153 ) .

ويرى د. محمد الحسناوي أن التنوع في التعبير بالأسماء الحسنى له دلالات منها (2):

2 - ينظر: د. محمد الحسناوي ، الفاصلة في القرآن ، 314.

\_\_\_\_

<sup>1 -</sup> د. أحمد أبو زيد ، التناسب البياني ، 120 .

1- إثراء التعقيبات بدلالات لا تحصى من ظلال هذه الأسماء الحسنى ، تنبع من سياقاتها الخاصة ، ودلالاتها المتفردة .

2- أن الأسماء الحسنى الواردة في التعقيب القرآني يصبح لها النصيب الأوفى من النفوس والأسماع لأنها تنزل منزلاً حسناً في نهايات الآيات ، وهي آخر ما يتبادر إلى القارئ أو السامع من معان في الآية ، بالإضافة إلى تعالقها بالألوان المختلفة من علاقات الفاصلة من توشيح وتمكين وتصدير وإيغال ، مما يمهد للدلالة القرآنية الخاصة والعامة من بلوغ غايتها في نفس المتلقي أو السامع .

3- ما تحدثه هذه الأسماء الحسنى في سياق التعقيب القرآني من إيقاع جمالي ناتج عن الوزن الصرفي ، ومقاطع المد في بنائها ، مما يترك صدى نغمياً في سياق التركيب ، يدرك المتلقى أثره الجمالي في سمعه وقلبه في آن .

تلك الدلالات التي يحدثها التعبير بالأسماء الحسنى المزدوجة في سياق التعقيب لابد من إيضاحها من خلال الشواهد القرآنية.

فمثلاً: في قوله تعالى من سورة البقرة: (وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوّ اللّهُ وَعَشَرا فَالْا أَزُوّ اللّهُ اللهُ عَلَيْكُمْ فِيمًا فَعَلَّنَ فِي أَنفُسِهِنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمًا فَعَلَّنَ فِي أَنفُسِهِنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ اللهُ اللهُ

وقوله تعالى من السورة نفسها: ((وَٱلَّذِينَ يُتَوَقَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَوْ اللَّذِينَ يُتَوَقَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُواجًا وَصِيَّةً لِلْأَزُواجِهِم مَّتَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٌ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَ مِن مَّعْرُوفٍ وَٱللَّهُ عَزِيزً جُناحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَ مِن مَّعْرُوفٍ وَٱللَّهُ عَزِيزً حَكِيمٌ مِن مَّعْرُوفٍ وَاللَّهُ عَزِيزً حَكِيمٌ مِن مَّعَرُوفٍ وَاللَّهُ عَزِيزً حَكِيمٌ هَا وَاللَّهُ عَزِيزً مَن اللَّهُ عَزِيزً مِن مَّعَرُوفٍ أَو اللَّهُ عَزِيزً مَن مَعْرُوفٍ أَو اللَّهُ عَزِيزً مَن مَعْرُوفٍ أَو اللَّهُ عَزِيزً مَن مَّعَرُوفٍ أَو اللَّهُ عَزِيزً مَن مَّعَرُوفٍ أَوْلَالُهُ عَزِيزً مَن مَّعَرُوفٍ أَوْلَالُهُ عَزِيزً مَا فَعَلْمَ مَن مَّعَرُوفٍ أَوْلَالُهُ عَزِيزً مَنْ مَعْرُوفٍ أَوْلَالُهُ عَزِيزً مَنْ مَا فَعَلْمَ مَا فَعَلْمَ مَنْ مَا فَعَلْمَ مَا فَعَلْمَ مَا فَعَلْمَ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَنْ مَا فَعَلْمَ مَا فَعَلْمَ مَا فَعَلْمَ اللّهُ عَنْ إِلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ مَا فَعَلْمَ اللّهُ عَنْ إِلَى اللّهُ عَنْ مَا فَعَلْمَ اللّهُ عَلَيْكُ مَا فَعَلْمَ مَا فَعَلْمَ اللّهُ فَاللّهُ عَلَيْكُ مَا فَعَلْمَ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ مَا فَعَلْمَ اللّهُ فَا لَهُ مَا فَعَلْمَ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الل

فقد تمّ التعقيب في الآية الأولى بصفة الخبرة المطلقة بقوله تعالى: (وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ). وعقب في الآية الثانية باسمي الله (العزيز والحكيم) بقوله تعالى: (وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ). فما وجه التناسب بين التعقيبة في كل آية وسياقها الدلالي والنصى ؟

يقول ابن الزبير الغرناطي: "تعقيب الآية الأولى مناسب لما قبله، فإنْ أضمر ْن شيئاً لا يجوز فعلم الله سبحانه محيط بذلك، وهو الخبير به "(1).

فالمناسبة هنا مناسبة العقل والمنطق لأنه سبحانه وتعالى يعلم مَنْ خَلَق ، ولذا فإنه خبير بما في نفوس عباده ، فناسب ذلك إعلام المخاطبين بأن الصفة الأهم في مقام التكليف هنا هي صفة الخبير لأنها مناط المراقبة لما يقومون به من أعمال .

أما تحليل ابن الزبير للتعقيب في الآية الثانية فيقول: "لمّا كان فيه احتمال أنّ يخرجن غير طائعات، فيستعجلن أو يتعدّيْن، ناسبه ذكر قدرته سبحانه عليهنّ بالمعاقبة أو العفو، فهو العزيز الذي لا يُغَالب "(2). فلا يناسب مقام الاعتداء إلا ذكر العزة المقتضية لسياق الحكم لوضع الأمور في نصابها حكماً بالعفو أو العقوبة.

فالمناسبة التعقيبية هنا مناسبة المقام أو الحال لمن خوطب بهذا السياق.

ويرى السمرقندي (ت 780 هـ) في تعقيب الآية الأولى نوع من التهديد بذكر اسم الله تعالى ؛ الخبير لأنه المطلع على بواطن الأمور وظواهرها

- 74 -

<sup>1 -</sup> ابن الزبير ، ملاك التأويل ، 1 / 274 .

<sup>2 -</sup> السابق ، 1 / 375

فليحذر المخالف . يقول : " (والله بما تعملون خبير) وعيد يتضمن التحذير . و (خبير ) اسم فاعل من خَبَر إذا تقصى علم الشيء " (1) .

و هكذا فإن تعقيب كل آية جاء مناسباً - بما ذكر فيه من أسماء حسنى – لسياق الدلالة في الآية الكريمة .

\* ومن أمثلة التعقيب بالأسماء الحسنى ما نلمسه في قوله تعالى في سورة البقسرة: (وَلِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُولُّواْ فَتُمَّ وَجَهُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ وَالْمَعْ عَلِيمٌ فَي مَا الله الحسنى؛ وَاسِعٌ عَلِيمٌ فَي مَا دلالة التعقيب بهذين الاسمين ؟ يقول الزمخشري: (الواسع – والعليم). فما دلالة التعقيب بهذين الاسمين ؟ يقول الزمخشري: " (إنّ الله واسع) الرحمة: يريد التوسعة على عباده، والتيسير عليهم. (عليم) بمصالحهم " (ع).

ويرى أبو حيّان أنّ الآية "ختمت بالوصفين الجليلين ، فوصف الله نفسه بصفة (الواسع) ، فقيل: لسعة مغفرته ، وقيل: واسع العطاء ، وقيل: واسع القدرة ، وقيل: وصفه تعالى نفسه بذلك الوصف إشارة إلى أنه يوسم على عباده في الحكم ، ودينه يُسر. وأردف بصفة (العليم) إشارة إلى أنه تعالى عليم بمصالح العباد، أو بنيّات القلوب ، وإن اختلفت ظواهر الأعمال في قلبه أو غيرها "(3).

- 75 -

<sup>1 -</sup> السمر قندي ، بحر العلوم ، 1 / 220 .

<sup>2 -</sup> الزمخشري ، الكشاف ، 1 / 180 .

<sup>3 -</sup> أبو حيان ، البحر المحيط ، 2 / 251 .

وسياق الآية على معنى التطمين من الله تعالى لعباده المؤمنين بأنّ العبرة بصاحب الجهة لا بالجهة ، لذا فلا خوف على من سبق بالصلاة قديماً إلى جهة غير الجهة المأمور بها حديثاً ، لأنه سبحانه وتعالى ( واسع عليم ) .

يقول البقاعي (ت 885 هـ): "لما أخبر من سعة فضله مبثوثاً في واسع ملكه بما وقفت العقول عن منتهى علمه علله بما صغر ذلك في جنبه فقال: { إن الله } فذكره بالاسم الأعظم الجامع لجميع الأسماء { واسع } أي محيط بما لا تدركه الأوهام، فلا يقع شيء إلا في ملكه؛ وأصل الوسع تباعد الأطراف والحدود {عليم} فلا يخفى عليه فعل فاعل أي ما كان وكيف ما كان، فهو يعطي المتوجه إليه على قدر نيته بحسب بلوغ إحاطته وشمول علمه وقدرته " (1).

ويلمح ابن عرفة الورغمي (ت 803 هـ) في التعبير بالاسمين الجليلين سياق ترهيب وترغيب للسابق واللاحق. يقول: "قوله تعالى: { إِنَّ ٱللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ } هذا إما ترغيب وترهيب، أي: هو واسع الرحمة عليهم بأعمال العباد فيجازيهم عليها، وإما ترغيب وتأكيد للترغيب، أي: هو واسع الرحمة مع علمه بأعمال العباد، وهذا أبلغ في رحمته، لأن الإنسان قد يرحم عدوه إذا كان جاهلاً بعداوته وعصيانه، ولا يرحمه إذا علم بذلك " (2).

وهذه لفتة جمالية تزكّي الدلالي في السياق النصى للآية ، وتكسبها زخماً معنوياً فوق تمام معناها .

- 76 -

<sup>1 -</sup> البقاعي ، نظم الدرر ، 1 / 129 .

<sup>2 -</sup> ابن عرفة ، تفسير القرآن الكريم ، 1 / 141 .

والأمر يطرد على هذا المنوال في توظيف الأسماء الحسنى في سياق التعقيب القرآني، بما يحمله هذا التوظيف من جماليات دلالية ونصية متواشجة مع مسار السياق في الآيات الكريمة.

# النوع الثاني: التعقيبات على القصص القرآني

يُقسَّم القرآن الكريم إلى ثلاثة أقسام ؛ عقائد ، وأحكام ، وقصص . والقصص القرآني له مدلولاته البليغة ، غاياته الدالة المؤثرة في بناء النص القرآني ، وفي توجيه الخطاب المتنوع لعموم المتلقين .

ونلمس في سياق السور التي تحتوي القصص القرآني تعقيبات متنوعة في ختام كل قصة ، تختلف هذه التعقيبات فيما بينهما وتتنوع تنوعاً عجيباً تبعاً لسياق الأحداث في القصة ولذا نرى لكل قصة قرآنية مساراً تعقيبياً مختلفاً عن نظائر ها في بقية السياق القرآني .

وقد يتحد التعقيب القرآني على مجموعة من القصص المتنوع، وذلك لعلة جمالية ونصية يقتضيها السياق القرآني. فمثلاً نلمح في سورة الشعراء تعقيباً قرآنياً متحداً يتم توظيفه عقب ذكر قصة نبي من الأنبياء في السورة. ويمثل هذا التعقيب في تكرار قوله تعالى: (إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَمُ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُومِنِينَ فِي وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ فِي)، حيث ورد هذا التعقيب بالصيغة ذاتها في ( 8 ثمانية مواضع) من السورة هي:

1- في بداية السورة خطاباً للمصطفى صلى الله عليه وسلم في الآيات من ( 1 -7 ) والتعقيب في -7 ) والتعقيب في -7 ).

- 2- عقب قصة موسى عليه السلام في الآيات من (10-66-66) ، والتعقيب في (67-66).
- 3- عقب قصة إبراهيم عليه السلام في الآيات (69 102) ، والتعقيب في (103 102). ( 104-103).
- 4- عقب قصة نوح عليه السلام في الآيات من (105 120) ، والتعقيب في
   121 121).
- 5- عقب قصة هود عليه السلام في الآيات من (123 138) ، والتعقيب في(140 139).
- 6- عقب قصة صالح عليه السلام في الآيات من (141- 157) ، والتعقيب في (158-159). في (158-159).
- 7- عقب قصة لوط عليه السلام في الآيات من (160-173) ، والتعقيب في
   (175-174).
- 8- عقب قصة شعيب عليه السلام في الآيات من (176-189) ، والتعقيب في( 191-190 ).

وهذا التكرار للتعقيبة القرآنية إنما هو ختام مناسب لسياقات القصص لهذه الأمم المكذبة يقول الإسكافي: "ختم على كل قصة من قصصهم بقوله: (إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّوْمِنِينَ فَي وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ الرّحِيمُ فَي وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ الرّحِيمُ فَي وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو الله موسى) ، وأو لاها قصة موسى عليه السلام: (وإذ نادى ربك موسى) ، فاتصف تعالى (بالعزيز الرحيم) لما يوجبانه من الخوف والرجاء اللذين بهما لزم الطاعات ، والرغبة فيما علا من الدرجات ، وأراد بالرحمة ؛ أنّ هذه الأمم أمهلت لتُقلِع عن تمرّدها ، وتعود إلى ربّها ، وتتوب من ذنبها ، فلمّا لم تفعل عوقبت في الدنيا ، سوى ما أعدّ لها في الأخرى " (1) .

- 78 -

<sup>1 -</sup> الإسكافي ، درة التنزيل ، 2 / 963 .

ويرى الزمخشري أنّ التكرار لهذه التعقيبة عقب كل قصة في السورة الكريمة إنما مناط الأمر فيه الوعظ والتذكير ، وتقرير المعنى في النفس بهذا التكرر ، لأن جوهر التكرار التأكيد على معنى محدد . يقول : " إن قلت : كيف كرّر في هذه السورة في أول كلّ قصة وآخرها ما كرّر ؟ قلت : كلّ قصة منها كتنزيل برأسه ، وفيها من الاعتبار مثل ما في غيرها ، فكانت كلّ واحدة منها تدلي بحق في أن تُقتتح بما افتتحت به صاحبتها ، وأن تختتم بما ختمت به ، ولأنّ في التكرير تقريراً للمعاني في الأنفس ، وتثبيتاً لها في الصدور " (1) .

ويوستع الشوكاني (ت 1250 هـ) إطار الدلالة المتوخاة من هذا التكرير للتعقيبة ليشمل العديد من ألوان الدلالة ما بين التهديد والوعيد، وتقرير المعنى، والتأكيد وغيرها. يقول: "في هذا التكرير لهذه الكلمات في آخر هذه القصص من التهديد والزجر والتقرير والتأكيد ما لا يخفى على من يفهم مواقع الكلام ويعرف أساليبه " (2).

وبتأمل جملة التعقيب القرآني وجدنا بعض الإشارات البيانية في سياقها منها:

1- المقطع الأخير من التعقيبة خطاب للمصطفى صلى الله عليه وسلم (وإنّ ربّك). وهذا الخطاب على سبيل التطمين لقلب المصطفى ، والتحقير من إنكار الكفار لدعوته ، إذ يكفيه في هذا المقام نصر الله سبحانه وتعالى له.

2- ورود الاسمين الجليلين ( العزيز الرحيم ) في ختام التعقيبة المكررة ، وهذا الختام بالاسمين مناسب تماماً لمحتوى كل قصة قرآنية سابقة على

2 - الشوكاني ، فتح القدير ، 6 / 22 .

- 79 -

<sup>1 -</sup> الزمخشري ، الكشاف ، 3 / 334 .

التعقيبة ، ومناسبة للجو العام لسياق القصة فالعزيز هو الغالب القاهر ، والمقام في القصص المذكور مقام القدرة والعزة ، ولذا قدّم ( العزيز ) على ( الرحيم ) لبيان هذه القدرة .

\* ومن الأمثلة القرآنية على التعقيب المتحد في سياق القصص القرآني ما نلمسه في سورة الصافات من تكرار قوله تعالى: (إِنَّا كَذَ لِكَ خَرِى المسه في سورة الصافات من تكرار قوله تعالى: (إِنَّا كَذَ لِكَ خَرِى المُحسِنِينَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ) عقب قصص أنبياء الله (نوح، وإبراهيم، وموسى وهارون، وإلياس) عليهم جميعًا السلام.

فقد وردت التعقيبة بهذا التركيب القرآني في (4 أربعة مواضع) كما يلي: 1 عقب قصة نوح عليه السلام في الآيات من ( 75-79 ) والتعقيبة في ( 80-80 ).

- 2- عقب قصة إبراهيم عليه السلام في الآيات من (83-109) والتعقيبة في
   الميام عليه السلام في الآيات من (83-109) والتعقيبة في
- 3- عقب قصة موسى و هارون في الآيات من (114-120) والتعقيبة في
   ( 122-121 ) .
- 4- عقب قصة إلياس عليه السلام في الآيات ( 123 130 ) والتعقيبة في ( 131 130 ) . ( 131 131 ) .

والآيات الكريمات يتوالى فيها السرد القصصي لتظهر عناية الله بأنبيائه عليهم السلام، وكيف كتب لهم النصر على أعدائهم، وتحقق لهم حسن التمكين والعظيم الفضل والثواب.

يقول الأنصاري (ت 906 هـ): "قوله: (إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ) إن قلت: كيف مدح الله تعالى نوحاً وغيره كإبراهيم وموسى عليهم السلام بذلك مع أنّ مرتبة الرسل فوق مرتبة المؤمنين ؟ قلت: إنما مدحهم بذلك تنبيها لنا على جلالة محل الإيمان وشرفه، وترغيباً في تحصيله والثبات عليه، والازدياد منه " (1).

فالتكرار للتعقيبة هنا إنما مناط الأمر فيه الخطاب الخفي للمتلقي بأن يعي فضل الإيمان ، وكيف أنه السبيل إلى بلوغ الغاية الكبرى و هي رضا الله عز وجل".

وهكذا فإنّ التعقيبات التكرارية في سياق القصص القرآني إنما تأتي موظفة في سياق دلالي ونصبي يتفاعل مع الوحدات البنائية لكلّ قصة ، ولا يمكن تصور النهاية النصية لأي قصة إلا من خلال النظر في شكل التعقيب الخاص بها .

وعلى هذا النمط فإن التعقيبة تؤدي في هذا السياق مهمتين غاية في الأهمية هما:

الأولى: المهمة النصية ؛ التي تنتج من تلاحم نسيج التعقيبة مع النسيج المتضام للآية كلها.

والثانية: المهمة الإيقاعية؛ الناتجة من تكرار التعقيبة في نهاية كلّ قصة ، مما يشكّل نسيجاً إيقاعياً متناغماً مع سياق الفواصل في السورة من جهة ، ومناسباً لسياق القصة التي ختمت بها.

وهذا كله يصب في نسيج متضام أعم وأشمل هو النسيج الدلالي والنصي والجمالي للقرآن الكريم لأنه لحمة واحدة لا تنفصم عراها ولا يمكن.

. .

<sup>1 -</sup> الأنصاري ، فتح الرحمن ، 295 .

## فاصلة القول:

كان الهدف من هذه المقاربة الجمالية أن نتبيّن بتأمّل المراد بالتعقيب القرآني ، ونحدد ماهيته ، وما يمثله في نسيج النص القرآني . وقد استلزم ذلك منا القيام ببعض الخطوات :

\* الوقوف على الدلالة للغوية للتعقيب القرآني ، ثم محاولة صياغة الدلالة الاصطلاحية للتعقيب

\* كما أننا عرجنا على تبيان الفروق الدلالية والنصية بين التعقيب القرآني والفاصلة بما تشمله من علاقات ؛ التوشيح والتصدير والتمكين والإيغال ، وما بين هذه العلاقات من فروق جمالية تقترب كثيرا من إطار التعقيب .

\* كما حاولنا وضع إطار تقسيمي لأشكال التعقيب القرآني من خلال تأمل سياق التعقيب في القرآن الكريم فوجدناه على نوعين أساسين:

الأول: التعقيب على الآيات القرآنية بصورة عامة.

والثاني : التعقيب على آيات القصص القرآني .

مع بيان الفروق الجمالية بين النوعين ، من خلال النظر في تفصيلات السياق في الآيات القرآنية التي تحتوي أي النوعين .

و هكذا فإن درس التعقيب القرآني يمثل نوعاً من التواشج النصي والجمالي في سياق النسيج القرآني ، وكيف أنه يمثل نصاً نوعياً يختلف كلية عما عداه ، ويضحي باباً من أبواب البحث في الإعجاز القرآني ، يؤمّن لكل ناظر فيه الإقرار بهذا اللون من الإعجاز الجماليّ والنصيّ في القرآن الكريم ، وصدق من قال : (تَنزيلٌ مِّن رَّبٌ ٱلْعَلَمِينَ).

ولله الحمد أولاً وآخراً ، وعليه توكلي واعتمادي . وصلى الله على سيدنا محمد را وعلى آله وصحبه وسلم .

#### أهم المراجع:

#### \* ابن الأثير ؛ ضياء الدين (ت 637 هـ):

- كفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والكاتب ، تحقيق : د. نوري القيسي و آخرين ، مطبعة العانى ، بغداد ، 1982 .

#### \* ابن الأثير الحلبي؛ نجم الدين أحمد بن إسماعيل (ت 737 هـ):

- جواهر الكتر ، تحقيق : د. محمد زغلول سلام ، منشأة المعارف ، الإسكندرية ، 1979.

#### \* د. أحمد بدوي :

- من بلاغة القرآن ، مكتبة لهضة مصر ، القاهرة ، ط3 ، 1988.

#### <u>\* د. أحمد أبو زيد :</u>

– التناسب البيابي في القرآن الكريم ، مطبعة النجاح الجديدة ، الرباط ، 1992.

#### \* د. أحمد مطلوب:

- معجم المصطلحات البلاغية وتطوّرها ، مكتبة لبنان ناشرون ، بيروت ، 2000 .

#### \* الأزهري ( أبو منصور محمد بن أحمد ) ت ( 370 هـ ) :

- قمذيب اللغة ، الدار المصرية للتأليف والترجمة ، القاهرة ، 1946 .

#### \* أسامة بن منقذ (ت 518 هـ):

- البديع في نقد الشعر ، تحقيق : د . أحمد بدوي ، مكتبة البابي الحلبي ، القاهرة ، 1960 .

#### \* إسرائيل ولفنسون:

- تاريخ اللغات السامية ، دار القلم ، بيروت ، 1980 .

#### \*الإسكافى ؛ محمد بن عبد الله (ت 420 هـ):

- درة التتريل وغرة التأويل ، تحقيق: محمد آيدين، جامعة أم القرى ، مكة المكرمة ، 2002 .

## \* ابن أبى الإصبع المصرى (ت 654 هـ):

- بديع القرآن ، تحقيق : د. حفني شرف ، لهضة مصر ، القاهرة ، ط2 ، 1966.

- تحرير التحبير، تحقيق: حفني شرف، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، القاهرة ، 1996 .

#### \* الألوسى؛ شهاب الدين (ت 1270 هـ):

– روح المعايي في تفسير القرآن العظيم والسبع المثابي ، دار إحياء التراث العـــربي ، بــــيروت ، 1988 .

## \*الأنصارى ؛ زكريا بن محمد بن أحمد (ت 906 هـ):

- فتح الرحمن بكشف ما يلتبس في القرآن، تحقيق : بهاء محمد ، دار الكتاب الجامعي ، القاهرة ،1987.
  - \* البابرتي (أكمل الدين محمد بن محمد بن محمود) ت ( 786 هـ) :
  - شرح التلخيص ، تحقيق : محمد صوفية ، المنشأة العامة للنشر ، طرابلس ، ليبيا ، 1983 .
    - \* الباقلاني ؛ محمد بن الطيب (ت 403 هـ) :
    - إعجاز القرآن ، تحقيق : السيد صقر ، دار المعارف ، القاهرة ، ط5 ، 1995 .
    - \* الباقولى الأصفهاني ( أبو الحسن على بن الحسين ) ت ( 453 هـ ) :
- كشف المشكلات وإيضاح المعضلات، تحقيق: محمد الدالي ، مجمع اللغة العربية ، دمـــشق ، 1995 .
  - \* البغدادي ؛ أبو طاهر محمد بن حيدر (ت 517 هـ) :
  - قانون البلاغة ، تحقيق : محسن عجيل ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، 1989 .
    - \* البغوي ؛ الحسن بن مسعود الفراء الشافعي (ت 516 هـ):
  - معالم التنزيل ، تحقيق : خالد العك ومروان سوار ، دار المعرفة ، بيروت ، 1986 .
    - \* البقاعى ؛ أبو الحسن إبراهيم بن عمر (ت 885 هـ):
  - نظم الدرر ، تحقيق : عبد الرازق المهدوي ، دار الكتب العلمية، بيروت ، 1995 .
    - \* ابن البناء المراكشي (ت 721 هـ):
- الروض المريع في صناعة البديع ، تحقيق : رضوان بن شقرون ، مكتبة النجاح ، الدار البيضاء ، 1985 .
  - \*البيضاوي ؛ ناصر الدين عبد الله بن عمر (ت 685 هـ)
- أنوار التتريل وأسرار التأويل ، تحقيــق: د.حمــزة النـــشرييّ وآخــرين ، دار الأشـــراف ، القاهرة،1418.
  - \* د . تمام حسان :
  - البيان في روائع القرآن ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، القاهرة ، 2000 .
  - \* التنوخى ؛ زين الدين محمد بن محمد بن عمرو (ت 795 هـ):
  - الأقصى القريب في علم البيان ، مطبعة السعادة ، القاهرة ، 1327 هـ .
    - \* الجاربردي (أحمد بن الحسن بن يوسف (ت 746 هـ):
      - شرح الشافية ، المطبعة المنيرية ، القاهرة ، 1956 .

#### \* الجرجاني ؛ محمد بن على ( ت 729 هـ ) :

- الإشارات والتنبيهات، تحقيق: د. عبد القادر حسين، مكتبة الآداب، القاهرة، 2001.

#### \* ابن جزى ؛ محمد بن أحمد (ت 741 هـ):

- التسهيل لعلوم التتريل ، تحقيق : محمد اليوسفي ، أم القرى للطباعة ، القاهرة ،

# \* ابن جماعة ( بدر الدين محمد بن محمد ) ت ( 733 هـ ) :

-كشف المعابى في المتشابه من المثابي، تحقيق: عبد الجواد خلف، دار الوفاء، المنصورة ، 1990.

#### \* الجوهري ؛ أبو نصر إسماعيل بن حماد (ت 393 هـ) :

- تاج اللغة ، تحقيق: أحمد عبد الغفور ، دار المعرفة ، بيروت ، ط2 ، 1978 .

#### \* الحاتمي (أبو على محمد بن الحسن) ت ( 388 هـ):

- حلية المحاضرة في صناعة الشعر، تحقيق : د. جعفر الكتابي ، دار الرشيد ، بغداد ، د . ت .

#### \* حازم القرطاجني (ت 684 هـ):

- منهاج البلغاء ، تحقيق : محمد الحبيب ابن خوجة ، دار الكتب الشرقية ، تونس ، 1966 .

# \* ابن حجة الحموي ( تقى الدين على بن محمد ) ت ( 837 هـ ) :

- خزانة الأدب وغاية الأرب ، المكتبة التجارية ، القاهرة ، 1963 .

#### \* الحلبي ؛ شهاب الدين محمد بن سليمان (ت 725):

- حسن التوسل إلى صناعة الترسل ، تحقيق : أكرم عثمان ، مطبعة العابي ، بغداد ، 1980.

#### \* أبو حيان الأندلسي ؛ محمد بن يوسف الغرناطي (ت 745 هـ):

- البحر المحيط ، دار الفكر ، بيروت ، ط2 ، 1983 .

– النهر الماد من البحر المحيط ، تحقيق : بوران الضاوي ، دار الجنان ، بيروت ، 1987 .

## \* الدانى ؛ أبو عمرو عثمان بن سعيد (ت 444 هـ) :

– التيسير في مذاهب القراء السبعة ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، 1985 .

# \*أبو داود ؛ سليمان بن الأشعث (ت 275 هـ) :

- السنن ، تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي ، دار الريان للتراث ، القاهرة ، 1993 .

# \*الرازي ؛ محمد بن أبي بكر (ت 660):

- مختار الصحاح ، تحقيق : محمد الحلاق ، دار النفائس ، الرياض ، 1999 .

#### \*الرازي ؛ فخر الدين محمد بن عمر (ت 606 هـ):

- مفاتيح الغيب ، دار الفكر ، بيروت ، 1990 .

- نهاية الإيجاز ، تحقيق : بكري شيخ أمين ، دار العلم للملايين، بيروت، 1985.
- \*ابن رشيق القيرواني ؛ أبو على الحسن بن رشيق (ت 456 هـ):
- العمدة في نقد الشعر ، تحقيق : محمد محيي الدين ، دار الجيل ، بيروت ، 1981 .
  - \* الرضى الاستراباذي (محمد بن الحسن) ت (686 هـ):
- شرح كافية ابن الحاجب ، تحقيق : أحمد السيد ، المكتبة التوفيقية ، القاهرة ، 1998 .
  - \* الرماني (أبو الحسن علي بن عيسى) ت ( 384 هـ) :
- النكت في إعجاز القرآن ، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ، تحقيق : محمد خلف الله و محمد زغلول سلام ، دار المعارف ، ط4 ، 1991 .

## \*ابن الزبير الغرناطي ؛ محمد بن الحسن (ت 708 هـ):

- ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل في توجيه المتشابه من آي التتريـــل ، تحقيـــق : سعد الفلاح ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، 1983.
  - \* الزركشى ( بدر الدين محمد بن عبد الله ) ت ( 794 هـ ) :
- البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار التراث ، القاهرة ، 1997.
  - \* الزمخشري ؛ محمود بن عمر (ت 538 هـ):
    - الكشاف ، مكتبة الأشراف ، بيروت، 1993 .
  - \* الزنجاني (عبد الوهاب بن إبراهيم) ت ( 654 هـ ) :
  - معيار النظار في علوم الأشعار ، تحقيق : د . محمد الخفاجي ، دار المعارف ، القاهرة ،
    - \*السبكى ؛ بهاء الدين أحمد بن على (ت 773 هـ):
  - عروس الأفراح ، تحقيق : د. عبد الحميد هنداوي ، المكتبة العصرية ، بيروت ، 2003 .
    - \* السجلماسي ؛ أبو محمد القاسم بن محمد (كان حياً بعد 704 هـ):
      - المترع البديع ، تحقيق : علال الغازي ، مكتبة المعارف ، الرباط ، 1980
        - \*أبو السعود؛ محمد بن محمد العمادي (ت 983 هـ):
    - إرشاد ذوي العقل السليم إلى مزايا القرآن العظيم ، دار المعرفة ، بيروت ، 1997 .
      - \*السكاكى ؛ أبو يعقوب يوسف بن أبى بكر (ت 626 هـ):
- مفتاح العلوم ، تحقيق : د. عبد الحميد هنداوي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، 2002 .
  - \*السمرقندي ؛ أبو الليث نصر بن محمد (ت 375 هـ):
- بحر العلوم ، تحقيق : على محمد معوض و آخرين ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، 1993 .

#### \* السمين الحلبي ؛ أحمد بن يوسف (ت 756 هـ):

- -الدر المصون في علوم الكتاب المكنون ، تحقيق: أحمد الخرّاط، دار القلم ، دمشق ، 1986 .
  - \*ابن سنان الخفاجي ؛ أبو محمد عبد الله بن محمد ( ت 466 هـ ) :
  - سر الفصاحة ، تصحيح : عبد المتعال الصعيدي ، مكتبة صبيح ، القاهرة ، 1969 .

#### \*السيوطى ؛ عبد الرحمن بن أبى بكر (ت 911 هـ):

- الإتقان في علوم القرآن ، تحقيق : محمد أبو الفضل ، دار فهضة مصر ، ط2 ، 1989 .
  - شرح عقود الجمان ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي ، القاهرة ، 1939.
- لباب النقول في أسباب الترول، تحقيق: السيد الجميلي، مكتبة القرآن ، القاهرة ، 1998 .
- معترك الأقران في إعجاز القرآن ، تحقيق : محمد البجاوي ،دار الفكر ، بيروت ، 1994 .

#### \*الشوكاني ؛ محمد بن على (ت 1250 هـ):

- فتح القدير ، تحقيق : سعيد اللحام ، دار الفكر ، بيروت ، 1992 .
- \* صفى الدين الحلى ؛ عبد العزيز بن سرايا (ت 750 هـ):
- شرح الكافية البديعية ، تحقيق : نسيب نشاوي ، مجمع اللغة العربية ، دمشق ، 1983 .

#### \* د. صلاح الدين الخالدي :

- إعجاز القرآن البيابي ، دار عمار ، الأردن ، 2000.
- \*الطوفى ؛ سليمان بن عبد القوي (ت 716 هـ):
- الإكسير في علم التفسير ، تحقيق : عبد القادر حسين، مكتبة الآداب ، القاهرة ، 2002 .
  - \*الطيبي ؛ الحسن بن محمد (ت 743 هـ):
- التبيان في المعابى والبديع والبيان، تحقيق: عبد الستار زموط، دار الفكر ، دمشق، 2001 .
  - \* عبد الجبار الأسد أبادي (ت 415 هـ):
- -المغني في أبواب التوحيد والعدل، ج16،تحقيق :أمــين الخــولي، دار الكتــب، القـــاهرة ، 1960.

## \* د. عبد الفتاح الشين:

- الفاصلة القرآنية ، دار المريخ ، الرياض ، 1982.
  - \* د. عبد الملك مرتاض:
- -نظام الخطاب القرآبي ، دار الثقافة، الدار البيضاء، 2004 .
  - \* ابن عربشاه ؛ إبراهيم بن محمد (ت 943 هـ):

- الأطول في شرح تلخيص مفتاح العلوم ، تحقيق : د. عبد الحميد هنداوي ، ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، 2003 .
  - \*العسكري أبو هلال ؛ الحسن بن عبد الله ( 395 هـ ):
  - كتاب الصناعتين ، تحقيق : محمد البجاوي ، دار الجيل ، بيروت ، 1988 .
    - \*ابن عطية ؛ عبد الحق بن غالب (ت 542 هـ):
    - المحرر الوجيز ، تحقيق : محمد الشافعي ، دار القلم، دمشق ، 1987.
      - \* العلوي ؛ يحيى بن حمزة (ت 749 هـ):
    - الطراز ، تحقيق : محمد شاهين ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، 1995 .
      - \* د . عيد محمد شبايك :
      - الفاصلة القرآنية بين المبنى والمعنى ، دار حراء ، القاهرة ، 1993 .
        - \* ابن فارس ؛ أحمد بن فارس بن زكريا (ت 395 هـ):
  - مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام هارون، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ط4، 2003.
    - \* الفراهيدي ( أبو عبد الله الخليل بن أحمد ) ت ( 175 هـ ) :
    - العين ، تحقيق : د . مهدي المخزومي ، دار مكتبة الهلال ، بيروت ، ط2 ، 1990 .
      - \* الفيومي ( أحمد بن محمد بن على ) ت ( 770 هـ ) :
  - المصباح المنير، تحقيق : يوسف الشيخ محمد ، المكتبة العصرية ، بيروت ، ط3 ، 1999 .
    - \* قدامة بن جعفر (ت 237 هـ):
    - نقد الشعر، تحقيق: كمال مصطفى، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط3، 1978.
      - \* القزويني ؛ محمد بن عبد الرحمن (ت 739 هـ):
- الإيضاح في علوم البلاغة، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، مؤسسة المختار، القاهرة، 1998.
  - \*ابن قيم الجوزية ؛ محمد بن أبى بكر (ت 751 هـ):
  - بدائع الفوائد ، تحقيق : هايي الحاج ، المكتبة التوفيقية ، القاهرة ، 2002 .
    - \*الكرمانى ؛ محمود بن حمزة بن نصر (ت بعد 500 هـ):
- البرهان في متشابه القرآن، تحقيق: أحمد خلف الله، دار الوفاء ، المنصورة ، ط2 ، 1998 .
  - \* د. كمال الدين المرسى:
  - فواصل الآيات القرآنية ، دار الوفاء للطباعة ، الإسكندرية ، 2001 .
    - \* د. محمد الحسناوي:

- الفاصلة في القرآن ، دار عمار ، الأردن ، ط2 ، 2000 .
  - \* محمد الطاهر بن عاشور (ت 1393 هـ):
- تفسير التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر ، تونس ، 1984 .
  - \* محمد بن عرفة الورغمي (ت 803 هـ):
- تفسير القرآن الكريم ، تحقيق : حسن المناعي ، مركز البحوث بالكلية الزيتونيــــة، تـــونس، 1987 .
  - محمد فؤاد عبد الباقى:
  - المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ، دار الحديث ، القاهرة ، 2003 .
    - \* المرتضى ( على بن الحسين ) ت ( 436 هـ ) :
- - \* ابن المعتز؛ عبد الله ( 296 هـ ) :
  - البديع ، تحقيق : إغناطيوس كراتشكوفسكي ، دار المسيرة ، بيروت ، ط3 ، 1982 .
    - \* ابن معصوم المدنى (ت 1120 هـ):
- أنوار الربيع في صناعة البديع ، تحقيق: شاكر هادي ، مطبعة النجف الأشرف ، الكوفــة ، 1953 .
  - \* المظفر بن الفضل العلوي (ت 656 هـ):
- نضرة الإغريض في نصرة القريض ، تحقيق: د. لهى الحسن ، دار صادر، بـــيروت ، ط2، 1995.
  - \* ابن منظور ؛ جمال الدين محمد بن مكرم (ت 711 هـ):
    - لسان العرب ، دار الفكر ، دمشق ، 1988 .
    - \*ابن الناظم ؛ محمد بن مالك ( 686 هـ ) :
- المصباح في المعاني والبديع والبيان ، تحقيق : د.حسني عبد الجليل ، مكتبة الآداب ، القـــاهرة ، 1989.
  - \*ابن النقيب ؛ محمد بن سليمان البلخي (ت 698 هـ) :
  - مقدمة تفسير ابن النقيب ، تحقيق : د. زكريا سعيد ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، 1995 .
    - \* ابن يعقوب المغربي ؛ أحمد بن محمد (ت 1128 هـ):

- مواهب الفتاح ، تحقيق : د. خليل إبراهيم ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، **2001** .
  - \* ابن يعيش ؛ موفق الدين يعيش بن على (ت 643 هـ ) :
- الملوكي في التصريف ، تحقيق : د. فخر الدين قباوة ، دار القلم ، دمشق ، 1988 .

# فهرس الموضوعات :

| رقم الصفحة     | الموضوع                                                 |
|----------------|---------------------------------------------------------|
| 4 - 3          | مقدمة                                                   |
| 10-5           | المبحث الأول: الدلالة المعجمية والصرفية للتعقيب القرآني |
| 15 – 11        | المبحث الثاني: ماهية التعقيبات القرآنية                 |
| 54 – 16        | المبحث الثالث: بين الفاصلة والتعقيبات                   |
| <b>25 - 16</b> | * الفاصلة :                                             |
| 22 – 17        | – تعریف الفاصلة                                         |
| 29 - 22        | – أنواع الفواصل القرآنية                                |
| 49 – 29        | – علاقات الفاصلة بسياق الآية قبلها :                    |
| 34 - 31        | – أولاً : علاقة التمكين                                 |
| 38 – 35        | – ثانياً : علاقة التصدير                                |
| 42 – 38        | – ثالثاً : علاقة التوشيح                                |
| 49 – 42        | <ul> <li>رابعاً : علاقة الإيغال</li> </ul>              |
| 54 - 50        | * التعقيبات القرآنية                                    |
| 81 – 55        | المبحث الرابع: أقسام التعقيبات القرآنية                 |
| 77 - 61        | * النوع الأول : التعقيبات على الآيات                    |
| 71 - 62        | – الشكل الأول : التعقيب بالتكرار                        |
| 66 - 63        | * تكرار الجملة الاسمية                                  |
| 71 - 66        | * تكرار الجملة الفعلية                                  |

| رقم الصفحة | الموضوع                                                 |
|------------|---------------------------------------------------------|
| 77 - 71    | <ul> <li>الشكل الثاني : التعقيب غير التكراري</li> </ul> |
| 81 - 77    | * النوع الثاني : التعقيب على القصص القرآبي              |
| 82         | فاصلة القول                                             |
| 90 – 83    | أهم المراجع                                             |
| 92 - 91    | فهرس الموضوعات                                          |